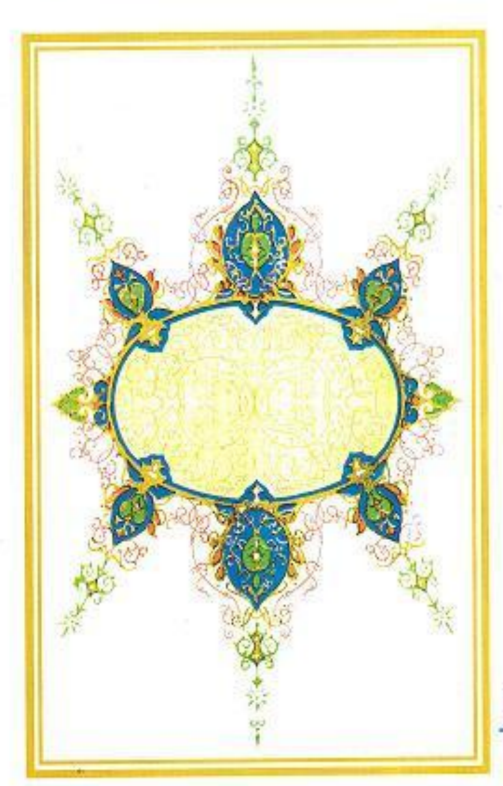


# قبربط قفلاا همجم قلعم



الجزء الحادم والأربعون جمادم الأولى ١٣٩٨ ـ مايـــو ٩٧٨ ا م

## مجلة مجمع اللغة العربية

(تصدر مرتين في السنة)

الجزء الحادى والأربعون جمادى الأولى ١٣٩٨هـ مايور ١٩٧٨م

المشرف على المجلة: د.إبراهيمرأسيس

رئيس التحربير، إبراهيم السرزي

## الفهرس

### تصــدير:

للدكتور مهدى علام

البعوث

من قصة العامية في الشام
 للاستاذ سعيد الأفقائي

ص ٧

تقريب العامية من القصحى
 للدكتور حسين على محفوظ

ص ۹

الغصيص المعاصرة
 للدكتور شوقى ضيف

19 00

خواطر حول الترجمة الذائية في الاسلام
 للمستشرق الالسائي رودلف زلهايم
 ص ۲۷

قصة العامية في العراق: تاريخها وواقعها
 للدكتور ابراهيم السامرائي
 ص ٣٥

موسوعة اعيان القرن الثانى عشر الهجرى
 للدكتور استحاق موسى الحسينى
 ص ٢٤

اللغة والواقع
 للدكتور محمد عزيز الحبابي
 س ٣٩

من اسرار الزيادة في القرآن الكربم
 للاستاذ على النجعى ناصف
 ص ٧٥

 کتاب ابن عسکر وابن خمیس فی مشاهیر مالقة
 للاستاذ محمد الفاسی

ص ۱۳



بين اللفات العامية واللسان المدون
 للاستاذ الشاذلي القليبي

ص ۱۳۲

شواهد على صحة انشعر الجاهلي
 للدكتور ناصر الدين الاسد

180 00

بين العامية والفصحى
 للاستاذ عبد الرزاق البصير

100 0

العربية في تونس بين الفصحى والعامية
 للدكتور الشميخ محمد الحبيب ابن
 الخوجة

ص ٦٩

العربية أمس واليوم
 الاستلاعبد الله كنون

11000

فجر الجغرافية العربية
 للدكتور محمد محمود الصياد

1110

## بسمرالله الرحمن الرحيم

# فصب د بو للدکتورمصدی علام

فى هذا الحزء من المجلة ثروة علمية يندر أن يضمها مجلد واحد . فإنها تجمع بين تشعبها ووحدتها فى نطاق إطار واحد . ذلك أن البحوث التى يضمها هذا الحزء من مجلة مجمع اللغة العربية كانت ثمرة تخطيط لتكون موضع البحث والدراسة فى مؤتمر الدورة الرابعة والاربعين للمجمع . وقد نجع ذلك المؤتمر نجاحا نسجله هنا فى هذه البحوث ، كما سجلناه فى مجموعة المناقشات التى دارت حولها .

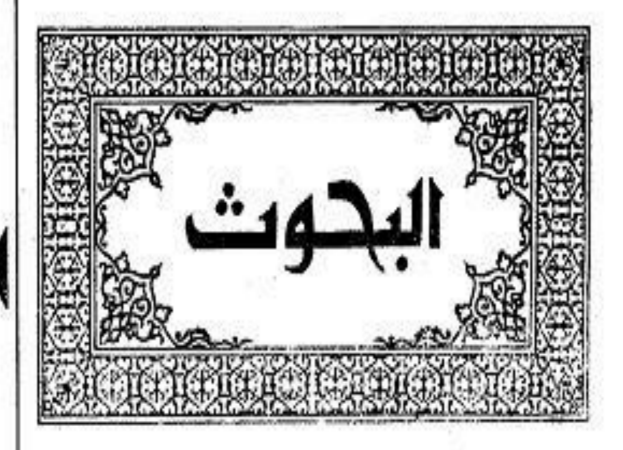
لقد كان الموضوع الرئيسي في ذلك المؤتمر هو و العلاقة بين الفصحي والعامية ؛ وقد جاءت البحوث في هذا الموضوع من أساتذة متخصصين ، ومن عدد كبير من البلاد العربية التي لكل منها عامية خاصة .

واشتملت البحوث ، إلى جانب هذا الموضوع الرئيسى ، على عدد من البحوث الأخرى التي يتوفر عليها أصحابها الذين وهبوا حياتهم لها.

وسيرى القارئ أن عشر بلاد اشتركت فى هذه البحوث بمندوبيها فى المؤتمر . فإلى جانب مصر الداعية للمؤتمر ، كان هناك الممثلون للأردن ، وألمانيا ، وتونس ، والحزائر ، وسورية ، والعراق ، وفلسطين والكويت ، والمغرب .

وبذلك برهن المحمع ، في مؤتمره هذا ، كما برهن دائمًا ، في كل مؤتمراته ونشاطه، على أن لغة القرآن الكريم هي الرباط الوثيق بين الناطقين بها ، وأنها أحد المقومات انصادقة الأصيلة للعروبة .

مه**دى عسلام** الأمين العام العجمع والمثير ت عل المجلة



# مقصة لعامية فيالشأ للأستنا وسعبيدالأفغاني

يعض الكلمات مايسرى يعترى حياة الأحياء : ميلاد مرع عظيات فأطوار

بعداطوار ، ثم نضاول أحياناً فمات، وهو مايعم عنه بزحياة الألفاظ)، وماأرى أن كلمة (حياة) وافية ، لأن الحياة تنقضي ممات ، وقلما مائث الكلمات على مدى الأزمان ، إنها مهمل فتضي فترقد في المعجمات أو الكتب ثُم تبحد من الحاجة ماليعمها من موقدها ، وأوقى من كلمة (حياة) هندى أن تقول (تاريخ الألفاظ)، قلكثير من الكلم معجل حافل لا يبدو العيان ، وتحظى الثتيع بصبر ودأب على اكتشاف أكثره .

وما استمتع ياحث لغوى امتمتاعه بهحث وفق صاحبه إلى بعث ما عبطت الأرمان في هلما السجل من تحولات .

قدمت طا لأتول إن ما صح في الكلمات بمبح في الهجات الفليات ألفاظا

وأصواتا ومركبات ء وإذا رجع أحفقا يداكرته إلى عهد صياء يعرض لمجات الباعة حينتذيا منجزار ويقالهوخضار وبؤاز وخياط وتجاو وحداد من مستقر في ذكاته وجوالء ويتابلها بلهجات أمثالم لعجب كيف تقلبت هذه اللهجات في السنين القلائل على ألبية الصغار والكبار 4.

أذكر أنى منذ للاثن عاما كنت في زيارة الأستاذ الفقيد عب الدبن الخطيب في مكتبة السلفية المعروقة دوكان فارق الشام (١) سنة ١٩٢٠ يحكوما عليه غيابيا بالإعدام من المجلس الحربي المرئسي لإمهامه في حرب ميسلون ، ثم النتوطن مصروأنثأ عجلة الزهراء الشهرية، وعجلة الغنج الأصبوعية – زوثاه فطفق محدثنا عن يعض آريخ التنمية العربية ﴿ وَلَكَ ذَهِبِ معه كنير من تاريخها الصحيح أثم جرء الحديث إلى ذكرياته في دمشق وإلى قصة جوت فها قدعا وهر صبي ، فجرى على لسانه تعيد

 <sup>( • )</sup> أنظر التعليمات على البحث في محاضر جالسات عل تفر الفردة الرابعة والأربعين ( جلسة الخالاء من ربع الأغراسة ١٩٦٨ - ١٥ مل مارس ( آثار ) منة ١٩٧٨ )

<sup>(</sup>١) قشام حد الدرب يصل الأجزاء الآب (طبئة التلمييات الإمارية اليوم تنسيات مدايكس بيكوه) ، قواء اسكتفرولة ۽ رسورية ۽ وليتان ۽ والأرون ۽ وللسفين ۽ آي من جهال طرودس شعالا بال سيناء والبحر الأسمر جنوبا ۽ ومن آهرال شرقا إلى البحر التوسط غريا ۔

لم أفهمه، وكان عنده ابن أخته الكاتب الأديب المعروف الاستاذ على الطنطاوى ، فسألته بعد خروجنا : (هل سمعت هذا التعبير ؟ وما معناه ؟) فقال : (لقد سبقتى ، أنا نويت أن أسألك). وحاولنا التذكر فأخفقنا ثم قلنا : هو ممامات من العامية الشامية لا يعرفه إلا المعمرون ، واليوم نسيت أنا هذا التعبير ولما يمض عليه الثلاثون من الأعوام .

نشر التعليم في الشام وغيره أول هذا العصر تكفل بأمرين: أولهما الارتفاع بتلك اللهجات في هذه السنوات الستين ، وثانيهما تقريبها من الفصحى المألوفة، حتى صارالبون شاسعا بين العامية القديمة والعامية الحديثة ، وبان على هذه أثر الثقاف والتطويع ، وحلت الفصاح على ألسنة العوام محل الكلمات العاميات بالمثات ، فإذا حدثك اليوم جزار أمى حديثا ما، أمكتك بشي معن اللمس الحقيف من إعراب و تبديل بعض كلمات أن تنشره في جريدة أو مجلة ، وكتت قبل ستين عاما تترجم مثله إلى لغة الكتابة ترجمة .

هذا عمل الزمن من حيث لا نشعر ، ولكن ماذا عن الفئة الواعية الرائدة من الحيل الماضي الذي فتح عينيه عل عصر جهل وظلام ؟ إن محثا جرى بتحر وأناة أرشد إلى

إن بحثا جرى بتحرُّ وأناة أرشد إلى أنهم كانوا والنهضة في كل ميدان على قدر،

لقد أوتوا من العزائم ما ألحقهم بأصحاب الرسالات في أممهم ، ولم يكن يرضيم في ميدان اللغة إلا أن تعم القصحي الأصيلة المدارس والدور والأسواق ، أو كما يعبر بعض إخواننا في مصر : كانوا ١ حماميز فتح الله ۽ في الشام والآستانة معا ، ألفوا الحمعيات وأقاموا النوادى ونشروا غرف القراءة في الأحياء مطلع هذا القرن ، وحرموا في مجالسهم الكلام بغير الفصحي ، بل إن أحدهم وهو الأستاذ محب الدين الحطيب أراد للفصحي أن تحتل مقاهي الآستانة التي يرتادها العرب ، فحث رفاقه الشبان على هجر المصطلحات التركية والفارسية حنن يلعيون النرد، وأن يقولوامثلا: (ستة خسة) بننل (شیش بیش) ، فاستجابوا له وصاروا ملفت الأنظار والأسماع في المقهى ، بلإن بعضهم يأتيه السائل في مقهى بدمشق يستجدي فيعلمه ما يقابل جملته بالفصحي، فإن أداها سليمة أعطاه ، فصار المستجدُّون يلقن بعضهم بعضا ماذا يقول لهوكاء الأفندية حتى محظی بر (المتلیك)(۱)

حمل جو الشام طابع هولاء الرواد المتحمسين ، وما أزال أذكر كيف كنا ـــ ونحن أطفال\_ في مدرسة أولية خاصة لانتكلم في الفسح بين الدروس إلا بالفصحي التي نستطيعها ، وأشد ما محاذر أحدنا أن تنهي

 <sup>(1)</sup> انظر كتاب ( من حاضر اللغة العربية ) ص ٣٧ ( الطبعة الثالية ١٩٧١ ) .
 المتليك تقد تركى معدئى يعادل قرشين و نصف قرش .

النسحة وخشبة الرصد (السينال) في حوزته فيسجل عليه الرقيب حينتلد درجة في سوء السلوك . وكان إشفاقنا بالغا على الأطفال الذين نقلهم أولياؤهم من مدارس الحكومة البعيدة إلى مدرستنا الحاصة هذه ، وذلك في سنة ١٩١٨ م آخر العهد العياني في الشام. أيم في أيامهم الأولى كثيرا ما تسبقهم السنتهم حين يُنكدون. في التفقد الصباحي فيجيبون بكلمة (أفندم) المألوفة في المدارس الرسمية، بكلمة (أفندم) المألوفة في المدارس الرسمية، فيخرجون إلى وسط الباحة يتلقون على أكفهم المبسوطة الضربات المقررة من عصا الرقيب إذ كلمة الحواب الواجبة في مدرستنا هي إذ كلمة الحواب الواجبة في مدرستنا هي (ليبك) .

وما نفسى لا نفسى التمثيليات التي تعدها المدرسة الملاحظالات السنوية يدعى إليها أولياء الطلاب وفريق من الوجهاء وهي في جملها تاريخية أو اجهاعية ، وفيها دور قصر يودى بالعامية البلدية ، هو مجلية الرفيه والضحك من النظارة ولا سها الأمين مهم لنشازه البارز .

حتى الصحافة ، غالى بعض أولئك الرعيل فأراد الغلما أن تكون مسجوعة من النمط العالى فى رأيه يومثذ ، فهذه جريدة (لسان الحال) الصادرة فى بعروت ، من ساحل الشام سنة ١٨٧٧م ، الترمت فى افتتاحيها

الفصحى المسجعة ، بدأها صاحبا خليل سركيس بقوله : والحمد تله الذي يسبح خمده في الغلو والآصال ، ويتطلق مفصحا بتعداد آلائه (لسان الحال) ... حمدا يدوم آثاء الليل وأطراف الهار ، ما غرد قمرى وترنم هزار... ( 1 )

وأعجب ثما تقدم محاولة قام بها المرحوم أمن آل ناصر الدين لإصدار جريدته كلها نظماً ، وقد جاءت الأخبار فهامنظومة نظما فيه رشاقة وإصابة محز ،وخفة روح أحيانا: اجتاحت عاصفة ناحية (جزين) وسببت خسائر قدرت عليون قرش فقالت الحريدة تصف حوادث العاصفة :

عصفت مجزين العواصف حيث اة تلعت بها الأشجار من جوف الثرى

ولقد غدا شجر الصنوبر مالتا تلك الربوع ، وبالألوف تقدرا

والجوز والزيتون خرّ كذا الأج رُّ عن المنازل طُيـُّرا

أما الخسائر فهی بالغة بها ملیون قرش ، إن ذا قدر جری

وديار (تيا) لم يعد لسقوفها أثر وقد أوتالوحوش إلى القرء

<sup>(</sup>١) عِلَةَ الْمُنتِينَ الدَّمْقَيَةَ الصادرة في (٦-٢-٢١٦) ، العد (٢٥٠) تحقيق الأديب باقي.

ترحم فى مقالتة عليها
وأتبع ذاك بالأسف الكثير
فحزب (الرادكال) استاء منه
وأصبح منه فى غيظ كبير
فصاحوا كلهم غيظا وحقدا
ليحيى مظفرا شعب (البوير)(٢)

فشرت الافتتاحية المسجعة سنة ١٩٠٧ م قبل مائة عام كاملة ، وكانت الأخبار المنظومة شعراً سنة ١٩٠٩ م أى قبل ثمانين عاماً ، فى عنفوان عهد التتريك الذى مارسه حزب الاتحاد والترق بعد خلع السلطان عبد الحميد ، وأظن هذا كافيا فى الدلالة على روح الشام الأصيلة فى تشرب القصحى وجريان حها فى أهله عجرى الدم من العروق ، فى أهله عجرى الدم من العروق ، وعلى أن كل نزعة مخالفة هى نزعة مزورة وعلى أن كل نزعة مخالفة هى نزعة مزورة أجنبية ، وستبقى مهما يطل الزمن بها ومهما وسائر الاقطار العربية (١٢)

#### \* \* \*

هذا قبل مئة عام ؛ واستمرت الحهود فى بعث الفصحى تترى ، ومن كثرة ماكنا نسمع فى صبانا من تنفير من العامية وتحبيب بالفصحى، انتقل التشاؤم بالعامية إلى القروبين وتحفظ ذاكرتى نزهة ربيعية قمت بها مع أى رحمه الله فى غوطة دمشق يوم جمعة ، والثلج قد غطى الديار جميعها وانسدت الطرقات حتى لا ترى وقضى مكار في الطريق لعظم ما قاسى ، وآخر في الثلوج تعفرا

وزارت مدرعة ميناء بېروت قورد خد ها هکدا :

أرست بميناء بيروت مدرعة لها لواء على (توفنل) معقود ومد رست أطلقت حالا مدافعها تحية ، إن هذا الأمر معهود وقلعة الثغر" قد ردت تحييها إن السلام لمن أداه مردود.(١)

وكلنا يذكر انتفاضات شعب (البوير) على
الاستعار البريطاني في جنوب أفريقيا ،
والحرب التي شها في الترنسفال فكانت
الحائمة الحزينة لعهد الملكة فيكتوريا، إذكانت
عواطف الحماهر مع شعب (البوير) .
وتموت الملكة فيكتوريا سنة ١٩٠١ ويونها
رئيس مجلس النواب النمسوى بكلمة مجاملة
مثنيا علمها ، فيثور المعارضون في المحلس
وتقوم الضجة ، وهذا نص الحر في الحريدة:
جرى في مجلس النواب شيء

جرى في جلس النواب منيء يدل على التعصب في الأمور فإن رئيسه أسدى مديماً إلى فيكتوريا ذات السرير

<sup>(</sup>١) ، (٢) المعدر السابق

<sup>(</sup>٣) من حاضر اللغة العربية ص ١٦٦.

فلما حانت الصلاة قصدنا مسجد قرية قريبة ،
وكان الحطيب يقرأ من كتاب ، شأن أكثر
خطباء القرى يومئذ ، إلا أنه قبل أن بجلس
بين الحطبتين توجه إلى القروبين محدرهم
بلهجهم الدارجة من أمر فشا بيهم ، فلما
قضيت الصلاة وانجهنا نحو الباب إذا أحدهم
يسأل جاره بصوت مسموع : ( ألم تفسد
صلاة الحمعة بقطع الحطيب الحطبة والتكلم
بالعامية ؟) فكان الحواب : ( إنا لله ! نعيد
الصلاة والله يعفو ويسامح) !

صار من دأب المتعلمين والطلبة عيب من يسبق لسانه بكلمة عامية ، وكنت قد ظفرت قبل سنوات ببعض قصيدة تعكس الروح السائدة قبل سبعين سنة لم تنشر واحتفظ بها أحد معارفي ، نظمها صاحبا الشيخ أبو السعود مراد سنة ١٩٠٨ أيام العهد العيائي منفراً من العاميات الدارجة ، وضاربا على قبحها الأمثلة ، ومن أبياتها :

أس**فاً لغة** العرب الفصحى قد ضاعت منا بالعمد

واليوم تداولنا لغة عوجاء مذبذبة القصد

ملئت ألفاظاً موحشــــــة ما فيها من معنى يجــدى والعالم لا يتحاشاهـــــا فضلا عن ذى الحهل الضد

فاسمع بعضسا منهسا فیا آلقیه الیك وما أبدی زعوط نطنط أه یامبطبط حاجة تعطعط احفظ عهدی

إيسوا إيسوا ، اك لك هي هي أه أه شوشو ؟ دس دس خدى

وطلع من طيز الصبح ومن علبكرا فى وأت البرد

أرجيبى ، ياروح ، يصطفلو ضهرك بالك ، أوعـــا ، دى دى

مأماً مأماً ، سفاً لحا بالأشلا فايت يحدى هر.(ا) وبعض هذه الكلمات لم أسمعه ولا عرفت معناه فقد مات . وعلى هذا تكون الصرخة فى تنقية اللغة من العامية قدعة فى الشام .

\* \* \*

م وقع الاحتلال ، وبرزت مراكز أجنبية تغذى الدعوة إلى العاميات المحلية ، وجبيى علما المال والمنابر والعملاء والنشرات ، وعمل لها المحتلون في الحفاء : وأذكر أن أحد روساء بلدية دمشق أيام الاحتلال - وكان على مجاملته للمحتلين صادق الوطنية - جاء على لسانه خطأ من حيث لا يشعر كلمة ( اللغة السورية والشعب السورى ) من كثرة ما سمعها من هولاء العملاء ، فأوسعته الصحف الفكاهية المصورة تهكما وتنكيتاً ،

<sup>(</sup>١) الممدر السابق من ١٦٥ .

وتصدت له الصحف اليومية ، فلم تنبس شفتاه بعدها يـ ( السورية ) البتة :

ظهر للمحتلين تجاه هذه الوطنية العنيفة عقم محاولتهم ، قطووها من داخل الشام ( حكومة سورية حينثل ) بعد أن ضُحك عليها ، وركزوا جهودهم في الساحل(حكومة لبنان الكبير يومثذ ) حيث كانت لمم فيه قبل الاحتلال بأكثر من ثمانين سنة مراكز وجهود سايقة فى خلق تكتلات ونزعات طائفية،وأذكوا بين الطوائف العدارة حتى عم الحو الكراهية يتعامل ما بعض الطوائف ، والتزموا من بينها طائفة واحدة يقوونها فى مجتمع الكراهية هذا ، ويوجهون عملاءها وإمعانها في كل دعوة إلى تقرقة أو تمييز أو انفصال ، ومن فلك التشكيك في أصلهم العربى وصلاح لغهم القصحي والحرف العربى والثقافة العربية جملة مما عرضت له في غير هذة الكلمة .

ثم استرحنا من ذلك كله فى داخل الشام ، وخفت مع الزمن – بعد الحلاء – دعاية الشر هذه فى ساحل الشام ، وإن كانت

تطل من جحورها الباقية بين الفيئة والفيئة والفيئة ترجيج الآمنين المطمئنين على أوطانهم ولعسم ومقوماتهم واستقلالهم . وقد انبرى لحؤلاء الكارهين المكروهين ، أفاضل من كرام اللبنانيين ذوى الإصالة (۱) ، أوضعوا للناس زيف دعاواهم ،فاضحين ماوراءها من سموم النبشير والاستعار . وكنت أحب ألا يعرضوا لهم ، فإن ما يقطر من دعايهم من لوم الطائفية وخبث الأجنبية كاف لتزبيفها حتى في أعين العوام .

إنى لا أرى لأحد من أهل الفضل والغيرة أن يشتغل بالرد على كل ناعق ، فإن ذلك يثبت لهم وجوداً وهذا كل ما يبتغونه وإذ هو المسوغ الوحيد لإدرار الأموال الأجنبية عليهم ، فلندعهم وما اختاروا من معاش ، ونفض قدماً في بحجتنا البيضاء النقية لا يلهينا عنها معوقون نصبوا ذات اليمين أو ذات الشيال ، نبنى متممين ما بدأته الأجيال الصالحة من قبلنا ، ومحهدين لأجيال بعدنا نرجو أن تكون أصلح بعون الله .

سعيد الافقائى عضو المحمع المراسل من سورية

 <sup>(1)</sup> أذكر منهم الآن على سبيل المثال : الأستاذ ص فروخ عندو هذا الجمع الكريم وكتابه ( القومية الفصحى ) ،
 و الدكتور سعيد شهاب الدين ورسائته ( دعاة العامية هم أعداء القومية العربية ) .

### تقريب لعامية من المصحى المدكتورجسين على مفوظ المدكتورجسين على مفوظ

### عناصر البحث :

- سعة اللغة العربية وغناها بالألفاظ
   والمصطلحات
- دور اللغة العربية في تكوين اللغات
   الشرقية وإمداد اللغات الغربية .
- دور العربية في حفظ تراث الإنسان .
  - الفصحى رابطة العرب :
- ضرورة نشر الفصحى ، والمحافظة على العربية ،
  - تقريب العامية من الفصحى :
    - نظرة في العامية العراقية ي
- اللهجة العراقية عصارة تاريخ الإنسان
   ف العراق:
- الألفاظ الحاهلية في العامية العراقية .

- أصول الألفاظ والتعابير العراقية في التراث ،
- الألفاظ التركية في اللهجة العراقية .
- الألفاظ الفارسية في اللهجة العراقية .
  - الألفاظ الإنكيزية في اللهجة العراقية :
    - الخلاصة ه
- اقتراح جمع الكلمات الأجنبية المستعملة
   فى اللهجات العربية وتوحيد ما يقابلها من
   الفصحى .
- اقتراح نشر الكلمات العربية واستعالها
   بدلا من الدخيل.
- تلخيص قانون الحفاظ على سلامة اللغه
   العربية .
- اقتراح الدعوة إلى تطبيق القانون قى البلاد العربية.

 <sup>(</sup>ه) أنظر التعقيبات على البحث في محاضر جلسات النورة الرابعة والأربعين ( جلسة الأربعاء ، من ربع الآخر سنة ١٣٩٨هـ – ١٥ من مارس (آذار) سنة ١٩٧٨م)

العربية تغة قدعة واسعة غنية بالألفاظ والمصطلحات في كل أبراب المعارف والعلوم والعلون والفتون وفي كل شوون الحياة . وفي جميع الناق التفكير والتعبير . وقد أعطت الأم الشرقية ماتحتاج إليه من الكفات والمنزدات وأسائيب البيان في الدنيا والدين . وأسهمت في تكوين اللفات الشرقية . ووهبت لها (الخط في تكوين اللفات الشرقية . ووهبت لها (الخط العربي) ومازالت تحدها بالألفاظ كما أمدت المنات الأوربية والإفريقية بالعديد من كابات المنادة والعلم .

ولقد حفظ هذا اللسان المبين تراث العرب في العلم والآدب والفلسفة والصناعة والفن . وحفظ مواريث الإنسان وما خلف من تتاج وحضارة وفكو ، في كتب وأسفار ودفاتر بلغت الملايعن تعترجها دور الكتب والخزائن العامة والخاصة في المشرق والمغرب :

هذا - وليس أنا (إذا فرئتنا اللهجات)
 إلا و الفصحى و رابطة قوية عكمة متينة
 أمينة ، فلايد من تزومها ، والمحافظة علمها ،
 وتوريثها ، والسعى لتقريب العامية علمها «

ثم لابد من اجتناب اللحن ، وتقوم المسان والقلم ، ورعاية القصاحة ، وتوخى السلامة والسلامة والسهولة والوضوح في الكلام والبيان ، والتأليف والتدوين ، والترجية والتقل والتعريب ، والكاية

والإنشاء والتعير ، والترام القواعد وأسائيها البيانية الأصيلة ، وطرائقها البلينة ، وسفها المأتورة .

#### \* \* 3

### نظرة فى العامية العراقية

الإنسان تاريخ طويل في هذا الجزء من الأرض : وقد مرت به من طبقات الأم ، وأجناس الشعوب ، وضروب الناس ألفاف : وإذا كانت جنة هدن في العراق ، فقد أهبط منه الإنسان الأول ، وإذا آمنا بأساطير التوراة فهنالك تبلبك الألمن ، واقر قت النات ، والنطقة اللهجات .

كان العراق حال كل حال حال حال المواق السومريين ، ووطن الأكلمين ، ومولد البابليين ومنشأ الأشوريين ، وقد خم به الفرس ، واليونانيون ، وقطنه العرب ، ونبوأته قيائل الحزيرة .

ومازال حقبها عِزع واديه ، ويرتبع فيه ، وعثار منه ، ويزدار أتطار مفازئه :

ويلغته تجازة الصين في المشرق ، وأناخ به رواد الأندلس في المغرب . وجاءته الوقود من الروم . وزارته الرسل من المناد . فائتني فيه المثير قان والمغربان . وربط الشال بالحنوب .

ومشى أهله فى مناكب الأرضى فيلغوا الحروم، ووصلوا إلى الصرود وقد أوجفوا خيلهم على الصن. وأقبلوا يزفنون إلى بلاد الإفرنج ومدوا أعينهم إلى ماوراء المحيط.

وخضع هذا البلد الطيب لسلطان الترك .
وقد كان أذعه معترك فوارسهم ومحط
ركابهم حقبا ورثتها أوربا بضع سنن . . .
دول وأمم ، وأيام وأقوام ، ومال ونحل ،
ومذاهب وآراء ، وعادات ولغات ،
وديانات ولهجات .

التقت في العراق الأمم ، وتعارفت في صعيده الشعوب ، وتشابكت في وشائجه الدماء ، ومزجت في مربعه الطبائع ، وتزاوجت في رحبه العقول ، واتصلت في ساحاته الآراء ، وتواصلت في مدالنه الألسنة ، وترك كل أولئك آثاراً مازالت ملاعها في الأخلاق والعادات ، واللهجات ، والحياة ، والطعام ، واللباس ، والفراش ، والرقص ، والغناء وأسلوب المحاورة ، والكلام ، ولحن القول ، والسنن :

تلك \_ إذن \_ قصة الفلولكلور العراق ، وخلاصة تاريخ اللهجة العراقية ، وقصة الأدب العامى . وهى زبادة حقب طوال ، ونتيجة عصور مديدة ، وعصارة دهور متوغلة في الزمان . فهي من مواريث تداول الحضارات ، واجتلاط العالم الآدى .

وقد طورها تأثير العصر العياسى ، وصيغها اتصال العراق المستمر بالجزيرة ، وصلته الدائمة بجاراته فى الشمال والمشرق ، وتحككة المتواصل بأوربا والغرب.

هذا – وقد جاءت التجارة بالكثير من الأشياء والأساء . ودخل مع الحضارة العديد من الآلات والأدوات . فاللهجة في العراق موصولة الحديث بالقديم ، متصلة الحاضر بالغابر . فكل قول ذكرى عهد ، وكل كلمة صورة وكل كلمة صورة زمان .

في كلامنا ألفاظ استعملها في الجاهلية أبو دؤاد الإيادي ، وأبو المثلم الحناعي ، والأعشى ، والأعشى الحلف ، وامرؤ القيس وأوس بن حجر ، ويشر بن أبي خازم ، وتميم بن أبي بنمقبل ، والحارث بنحازة اليشكري ، والحطيئة ، ودريد بن الصمة ، وزهير بن أبي سلمي ، وضمرة بن الصمة ، المشلى ، وطرفة بن العبد ، وطفيل الغنوي ، وعبيد بن الأبرص ، وعدى بن زيد ، ولبيد ، والمثقب ، والنابغة . . فقد جاءت ولبيد ، والمثقب ، والنابغة . . فقد جاءت ( بتك ) في شعر زهير ، و ( تمطق ) في شعر الأعشى ، و ( حدرة بدوة ) في شعر أبي دؤاد ، و ( حدرة بدوة ) في شعر أبي

القيس ، و (خيم ) في شعر لبيد ، و (الدحداح ) في شعر تميم، و (الشريعة ) في شعر تميم، و (العكة ) في شعر أي المثلم ، و (الكلة ) في شعر أوس ، و (الملة ) في شعر الحطيئة ، و (النبة ) في شعر بشر ، و (الهميان) في شعر الحارث ابن حلزة .

و استعمل آباونا (الأسباب) بمعنی المتاع و (التسقیم) فی الاعمال و (الحشل) بمعنی الحلی، و و (الحشل) بمعنی الحوة ) معنی الطعام ، و (الرجل) بمعنی الزوج ، و (الشدة) بمعنی الحزمة ، و (الشربة) بمعنی الحرة ، و (الصانع) بمعنی التلمیذ والمتعلم والحادم ، و (طیب) بمعنی معافی وحی ، و (العالم) بمعنی الناس ، و (نفر) بمعنی الناس ، و (المعلم المعنی البحیرة فی آیام العباسین والمغول کما نستعملها نمن الآن

وإذا قال العراق — اليوم — ( شوية ) أى قليل . فقد قال العامرى من قبل : معاهد لم يبق صرف الزما

ن منها ومنى إلا شويا

وإذا قال: (بيض الله وجهك). فقد قالت الريباس أم كلثوم للشريف أبي طالب الأنصارى: «أصلحه بيض الله وجهك ».

وإذا قال: (على عينى وراسى)فقد جاءت فى شعر تميم بن معدّ :

قالت إذاكنت من حبى بكيت دما فسقنيها على العينين والراس

وإذا استعمل ( الظروف ) بمعنى الزقاق • فقد وردت فى شعر أحمد بن غائم :

أرى خمراً تشاكلها دموعى

كأن ظروفها كانت شوونی وإذا قال (شبح بیده) فقد استعملها محمد ابن عصام الأغمی الربعی ،

: نال

وقل لابن كيسان وقل لابن مطرف خليكما بين الحنايا مشبتح

وإذا استعمل (مر) بمعنى حدث، ووقع، وجرى . فقد ورد فى كلمة الحليفة عثمان بن عفان-رضى الله عنه فى قصة أبى زبيدالطائى فى وصف الأسد ، إذ قال له : « هات مامر على رأسك منه » .

وإذا استعمل ( مقموع ) فقد ورد فى نهج البلاغة من كلام الإمام على \_ عليه السلام — :1 خائف مقموع u :

وإذا جمع حديد على ( حدايد ) فقد سبقه أبو الطيب :

تهاب سيوف الهند وهي حدايد

فكيف إذاكانت نزارية عربه

وإذا قال ( عين التي تصييك تعبى ) . فقد جرت على لسان المتنبى :

خوفا من العين أن تصاب بها

أصاب عيناً مها تصاب عمى

وإذا قال ( صار قفة ) . فقد قالت العرب : (كبر حتى صار كأنه قفة ) .

وإذا قال – عند التوديع – ( فى داعة الله) و ( فى أمان الله وحفظه ) . فقد قال الشاعر القديم :

لم أقل للشباب في دعة الله

وقی حفظه غداۃ تولکی زائر زارفی أقام قلیلا

سود الصحف بالذنوب وولتى

وإذا قال:( حلف بالطلاق) . في ديوان المتنى :

لو تنكرت فى المكرّ لقوم

حلفوا أإك ابنه بالطلاق

وإذا قال: ( قولتنى •الم أقل ) أى نسبته إلى . فنى شعر المتنبى أيضاً : فما العالدون وما أثلسوا

وما الحاسدون وما قوّلوا

وإذا قال: (شفت عيب) أى رأيت عيباً . فقد كتب ابن ثوابة إلى عبيد الله بن سليمان بعتذر : « فرأيت عيباً أن أفديك بنفس لابد لها من فناء » .

وإذا قال: ( حسب حسابه ) : فنى المقامة الأسدية :

> فاحسب حسابك والتمس كيما تنال الملقمس

وإذا قال: (فردعين). فقد قال إبراهيم الحربي : ولى عشرون سنة أبصر بفرد عين ، وفي تذكرة الحفاظ: وكان الصورى يكتب بفرد عين ، ولأبي الحسن على بن يوسف القفطى المعروف بالقاضى الأكرم : شيخ لنا يعزى إلى منذر

مستقبح الأخلاق والعين من عجب البحر فحدث به

بفرد عين ولسانين

و إذا قال: ( يتعلم براسي) : فقد قال بديع الزمان الهمذاني : وأعلى رأسي يتعلم الحلق ۽ .

وإذا قال (من حلاوة روحى) . فقد قال الغزولى : « فمن حلاوة الروح دفعته » .

وإذا سمى نجوم الفكة ( جدح اليتيمة) أى قدح اليتيمة . فقد كانت الصبيان تسميا ( قصمة المساكن ) .

وإذا قال: (لسانها طويل) . فقد قالت ليلى بنت الحطيم بن عدى : ه أنا امرأة طويلة النسان، لاصرلى على الضرائر.

وإذا قال: «عينة الشيء يأى خياره ، في ألفاظ الكتاب «عينة الشيء، وعين الشيء.

وإذا قال: (دق على صدره) أى عبر عن استعداده . فنى المحاضرات : إذا سألته ؛ دق صدره ويقول : أفعل . واذا عاودته وتقاضيته ، دق جهنه ، ويقول : «الاقوة إلا بالله ، نسبت » .

وإذا قال: (عن طيب خاطر) فني خطبة الرسول صلى الله عليه وسلم: دعن طيب نفس a .

ومن أمثلة الألفاظ التركية :
آجنح (آجيق) - ناصل .
آيرى - اضافى .
اسكى - معرق ، قديم .
أغر (آغر ) - ثقيل .
أمز گر (امزك) آنبوبة .
أوده (أوطه) غرفة .
أورطة (أورته) زلية كبيرة .
برغى (بورغو) مسادلولبى .
برخى - أول ، جيد .
بود له (بودالا) بليد .

ترس - كلمة شتم . چاملغ (چامورلق) -- الراق من الطين . چاووش (چاوش) -- عريف . خاشوگه (قاشيق) ماعقة .

داطلی ( طاتلی ) ــ حلوی .

بوش – فارغ .

دمبركه (تومباك) – من أنواع الطبول . سرگى(سورگى) – مغلاق من سورگمولمك، أى الإغلاق .

شيش -- سفود .

صغلم (صاغلام) صحیح – سالم . صوچ (صوج) – ذنب جرم ، إثم صوی – أصل .

طابور – فوج ، ۱۰۰۰ جندی .

قابجي قبوجي (بواب ) .

قاورمه – اللحم المقلى .

قبه (قابا) – غیر مناسب ، ضخم ، غلیظ ،کبر .

قرباج (قرباج) – مفرعة ، سوط . قرصاغ (قورساق) حوصلة ، كناية عن الصبر والاحتمال .

کسکین (کسگین) حاد .

كنداغ (قونداق) •ؤخر البندقية .

کوپری – جسر .

گزلك (كوزلك) ــ منظرة .

كبلباخ – تعال انظر . من كبل تعال . و دباق ، دمن د باقدير مق ، أى الإرادة . ياغدان – المدهنة .

يشاغ (ياشمق) – نوع من الكوفية . يقلمه (يوقلامه) – تفتيش .

يواش (ياواش) – رويداً ، تمهـَل .

ومن الألفاظ الفارسية :

بابوج (پاپوش) – نوع من الأحذية . بادگير – جار الهواء . وهو البادا هئج ، وقد كان يستعمل فى المبائى والبيوت للتعريد بازبند (بازوبند) – معضد .

> بازی (بازو) قائمة الشیء. بخشیش (بخشش) – عطیة . بربار (برابر) مساو ، سواء . بشت – کلمة شتم .

> > بنج (بنگ ) – مخدّر . پاچه –کراع . پایه – رجل

> > > بخته ـ نضيج .

جنبش – حرگة ، اضطراب . جارك (چهاريك) – ربع .

> چنگال ــ شوكة . خانه ــ بيت .

خرده - متفرقة .

خوش — جيّد . دانه — قنبلة .

دوش –کتف .

دهل ــ طبل ؛ قارغ ، أبله .

زنان**ة** – نسائي .

ساخته ـــ حيلة .

سادة – بسيط .

سركال (سركار) — رأس العمل. شوباش (شادباش) تعبير عن المسرة. هافرم ( آفريق ) — أحسنت.

گر دانه – قلادة .

لشه (لاشه) سـ بدن . مرده شور ــ غسال .

ومن الألفاظ الإنكلىزية :

اسيد ( acid ) - الحامض .

براكيت ( bracke<sup>t</sup> ) – المشهلة .

عبر ( bumper ) - المصدة .

بول برن( bull bearing ) الحاملة الكروية .

بويلر ( boiler ) ـــ المرجل.

يستم ( piston ) ـ الواجنة .

باك ( plug ) - السدام .

پلیت ( plate ) – الصفیحة .

يب ( ptimp ) - المضخة .

پيم ( pin ) — الدبوس .

تانكى ( tank ) ــ الحابية .

تاير (tyre) - الإطار .

تَبر ( thianer ) – المرقق.

تورنه ( turner ) ــ المخرطة

جاين ( joint ) الميصلة .

چوك ( choke ) – الحانق.

دشيول (dash board) – لوح المقاييس.

دينمو ( dynamo ) ــ المولك.

راديتر ( tadiator ) = البرّادة .

ربل ( rubber ) - المطاط.

فيته (١٥٥١ ) – شريط الفرع . فيوز (fice) - المهور . ( carburater ) 4, 16 المعية كاسكيت ( gaston ) - التطاء. كن تشجع (qup ) غمرة الشجع : كليج ( cietch ) - التاشية . كويل ( الله ) - اللفيفة . كيس ( Crank Case ) - الشعن . كيح ( ١٩٤٥ ) - المتياس. . كر ( gear ) - صندوق المستنات ماطور ( motor ) ــ المحرك. نال ( anedin ) - الإبرة. لينيه ( line ) – السطير . مندل ( handle ) - اليد . هورن ( bom ) ــ النفر ، البوق . هولدر ( holder ) - الماسكة . واشر ( washer ) - الوساد . واير ( معاده ) - السلك . وتريمب ( Woter pump ) - مضاخة الماء

### الخلاصة :

۱ -- تعتبر العامية العراقية -- الصورة الباقية من آثار لفات سكان العراق من أقوام وأم وشعوب متصيرة في يواققة

ويل ( wheel ) - النولاب.

روط (rod) - النفيث . ريل ( الخت ) - القطار . سايد ( side ) - الحاتب . مياته ( spanser ) - المفك ، الناقضة سبرنگ ( spring ) - المتهض . سترن ( steering ) ـ الحكان . ستيل ( 2001) - الحديد العبلب . ملت ( self starter ) ــ أكر . سكن لايت ( second light ) النسوء الغائر . ملندر ( cylinder ) -- الاسطوانة . شکل زریع ( shock sheesber ) - داشقة الرج . شط ( sheet ) - التمريب . شوته ( sboot ) - النقاة . شوز ( brake aboes ) – مداس الكاعية . مانتصه ( silencer ) - الخنيّة . صدم ( mean ) - النجار . طايكر ( top gear ) - المسنن الأعلى.. قلاوين ( ty wheel ) ــ الدولاب الطيار .

طافر ( filter ) - المرشحة.

قميل ( tan belt ) — حزام المروحة . قول الايت ( feli light ) — القسياء الوهاج .

العرب واللغة العربية ، مصوعة في قالب المأثور من لغات قبائلها ،

۲ – تعتبر العامية العراقية سجلا لما ذاع
 وانتشر وحفظ وبقى واستعمل من ألفاظ
 لغات الأمم التى أقامت بالعراق أو حكمته ،
 أو مرت به . وهى كلمات معدودات .

٣- العراق قادر على الإفصاح بكل
 الحروف العربية . كما يستطيع التلفظ بسائر
 الحروف .

٤- العامية العراقية أقرب إلى القصحي وهي قادمة إلى الحلاص من الدخيل . وقد تخلصت من الدخيل ، وقد تخلصت من أكثر الألفاظ الأجنبية ، واستعمل العديد من الكلمات الفصيحة ، واستعمل أهلها عددا كبيرا من المصطلحات الأجنبية وأقترح :

١- جمع الكلمات الأجنبية المستعملة في اللهجات المنتشرة في البلاد العربية وتدوين مايقابلها من الألفاظ العربية في معجات خاصة بكل بلد.

٢- جمع الكلمات التي تلحن فها العامة
 من الألفاظ العربية كذلك

٣- تأليف معجم موحد للألفاظ الأجنبية
 المستعملة في اللهجات العربية جميعا مع
 مايقابلها من الألفاظ العربية .

٤ - توحيد الكلمات العربية التي تقترح
 فيا يقابل الألفاظ الأجنبية .

ه -- نشر الكلمات العربية بدلاً من الألفاظ الأجنبية واستعالما في الحرائد .
 والصحف ، والهلات والرادبو ، والتليفزيون والسيما ، والمسرح .

هذا - وقد اقترح المجمع العلمي العراق خطة للهوض باللغة العربية ، والمحافظة على سلامتها . فأصدرت الدولة (القانون ٦٤) لسنة ١٩٧٧ وهو (قانون الحفاظ على سلامة اللغة العربية ) وقد نشر في الحريدة الرسمية - في العدد - (٢٥٨٧) - في العدد - (٢٥٨٧) - في أشهر .

وقد أوجب هذا القانون :

١ اعتباد اللغة العربية لغة للتعليم فى
 مراحل الدراسة كافة .

۲ الترام العربية في مطبوعات
 مؤسسات النشر والإعلام، ومناهجها .

٣- استعال العربية في تحرير :

- (١) الوثالق.
- (ب) المذكرات،
  - ( ج) المكاتبات.
  - ( د) المحررات.
  - ( ه) السجلات .
    - ( و ) المحاضر .
    - (ز)العقود .

(ح) الإيصالات.

(ط) اللافتات.

(ى) العلامات.

( ك) البيانات النجارية.

( ل) الراءات.

(م) الفاذج.

٤-اعياد العربية في التعبير.

٥- تجنب استعال المصطلحات الأجنبية
 إلا عند الضرورة .

٩- إنشاء أجهزة تعنى بسلامة اللغة العربية
 فى الوثائق والمعاملات.

٧-تقريب العامية من القصحي

٨-اعتماد المجمع العلمى العراق المرجع الوحيد.

وأنا أقترح أن تسعى المجامع العلمية العربية، والمؤمسات العلمية والثقافية فى البلاد العربية كلها لتحقيق مثل هذا الإقدام وأرجو أن تصدر الدول العربية جميعا مثل هذا القانون.

حسين على معفوظ عضو المجمع المراسل من العراق



# الفضيح المعتاصة ر لل<sub>ك</sub>كؤر شوقى خبيف

يرجع النصحي إلى

قرنا ، وقد اجتازت في هذا التاريخ الطويل مراحل وأطوارا متباعدة ولعل أول مرحلة هي مرحلة الدين الحنيف الذي تطور بالفصحي من لغة وثنية مادية إلى لغة ذات دين ساوى بحمل مالاعهد للفصحي به من قيم روحية وعقلية واجمّاعية وإنسانية • وطبيعي أن يُحدث عذا الدين في الفصحي تطوراً هائلا في معانبها وألفاظها • وعادة يقف مؤرخو الأدب عند ألفاظ ابتدأ دلالاتها ابتداء؛ مثلالإسلام والإيمانوالكفر والإشراك والصوم والزكاة والصلاة إلى غبر ذلك من كلمات الدين الحنيف . وهي تكثر جدًا إذ تشمل كل مااختاره للشعائر الديثية وللعقود والمعاملاتمن ألفاظ متنوعة الدلالات ، ومما لاريب فيه أن القرآن الكريم يتعكة بكلسورةابتداء لشريعة ساوية ولغة دينية باهرة وأسلوب بياتى معجز يأخذ بمجامع القلوب .

ومبرخان مايندأ عصر الفتوح الإسلامية واستقر العرب فى الأمصار وأخلوا يتناولون الحياة تثاولا جديدا، فقد تحضروا وسكثوا القصور ونعموا بالفرش والملابس والمطاعم والمشارب ، وأقبلوا على التزود بما كان لدى الشعوب المفتوحة من معارف وثقافات . وفي أثناء ذلك كالت القصحي تتظون وتتحور أالهاظها ولتسع للتعبير عن دَلَالَاتَ حَضَارِيَةً وَعَلَّمَيَّةً جَلَّيْدَةً . وَكُمَّ نُحتّ واشتُنُق من مثاتُ الْأَلْفَاظُ للحضارة المادية وأدوامها الكثيرة ، ويالمثل كم نُحت واشتق من مثات الألفاظ للعلوم والمعارف ، وفتتحت القصحي أبوابها لألفاظ أعجمية كثيرة عزَّيْهَا ، ثارة تحوَّر فها ؛ في الحروف والحركات ، وثارة لانحور وقد عقدوا لها محتبا مفردة مثل كثاب المعرَّب للجواليتي وعصلوا المصطلحات العلمية بمعاجرمتعددة ، على محمو ماهو معروف عن كتاب مفاتيح العلوم للخوارزمي .

<sup>(</sup>ه) انظر التعقيبات على البحث ن محاشر جلسات الدورة الرابعة والأربعين ( جلمة الحميس ٧ من رفيخ الآخر سنة ١٣٩٨ هـ- ١٦ من مارس (آذانه) سنة ١٩٧٨ م) .

وقد تكامل للفصحى هذا الطور العلمى والحضارى فى العصر العباسى ، وأدته أداه رائعا وهى لم تؤده من الوجهتين : العلمية والحضارية فحسب ، بل أدته أيضا أداء رائعا من الوجهة الأدبية ، فقد ازدهر الأدب بفرعيه من الشعر والنير وظهرت فيه فنون مستحدثة مثل الشعر التعليمى والرسائل السياسية والمناظرات والمقامات والنير التهذيبي والصوق .

واستطاع الأدباء في أثناء ذلك أن ينفذوا
إلى أسلوب جديد ، غذّوه بعقولم
الحصبة وما أثاروه من المعانى المبتكرة ،
مع احتفاظهم فيه للقصحى بكل مقوماتها
وأوضاعها النحوية والصرفية، وهو أسلوب
بغض على أساسين لفظيين : هما نبذ
الألفاظ الحوشية الحافية ، ونبذ الألفاظ
العامية المسفة المبتذلة . أسلوب وسط
العامية المسفة المبتذلة . أسلوب وسط
العامية التي لاتبو عن ذوق العباسين
المصنى ولاعن حسهم المرهف .

وتتحدد فى كتابات النقاد العباسين تسمية هذا الأسلوب الحديد باسم أسلوب المولدين ، وحادة يصفون به أسلوب الأدباء العباسين ، وخاصة الشعراء ، حين يقابلون بين أسلوب وأساليب الإسلاميين والحاهلين ، غير أبه لا يمضون فى الحديث عن بواعث ظهوره ولا عن السبب فى أنه أصبح الأسلوب العام . وفى رأينا أنه ليس من سبب وراء ذلك كله إلا الرخبة الحقيقية لدى أدباء العصر العباسى

فى تيسر الفصحى لعصرهم وتذليلها للناس ، بحيث لاتخلى ألفاظهم على جاهيرهم ، ولا مجدون فها إسفاقاً بحل ببيانها الفصيح :

- Y -

وكل ماحدث للفصحى من ألوان تطور في العصر العباسي أخذ بحدث لها ماعائله منذ أواسط القرن الماضى ، فقد أخذت تنشأ فيها مصطلحات علمية وألفاظ حضارية لاعداد لها ولاحصر ، وأخلت تظهر فيها وتزدهر فنون مستحدثة ليس لها سابقة، وأخذ الأدباء يسعون بألفاظها وتراكيها نحو التبسيط والتيسير . وقد أخذ علماؤنا الأبرار بمرتونها مبكرين – على أداء العلوم الغربية . وكان في طليعة مانقلوه إليها علم الطب بفروعه المختلفة، تجردت له أولا طائفة من غير الأطباء ، ثم عجرد له أطباء مشهورون، ونقلت كتب في تجرد له أطباء مشهورون، ونقلت كتب في العلوم الرياضية . ونقل رفاعة الطهطاوى أوتلاميذه في سنة ١٨٦٦ القوانين الفرنسية المعروفة باسم والكودة في ثلاثة مجلدات .

ورُضعت كتبقانونية وقوانين مختلفة مثل قانون المحاكم الأهلية. ومضت صفوة تعنى بنقل علم الاقتصاد الغربي ومباحثة منذ نهاية العقد الثامن في القرن الماضي ، وكان يسميه العرب علم المعاش . ومضت صفوة أخرى تعنى بعلم الاجماع ، وجهود فتحى زغلول في نقله إلى الفصحى معروفة .

. وجعل الإنجليز في سنة ١٨٩٥ لغتهم الإنجليزية لغة التعليم في مدرستي الطب

والهندسة ، فتوقف تيار النقل في علومهما إلا قليلا، غير أنه ظل قويا مطرداً في سواهما من العلوم ، وخاصة في الاقتصاد والاجباع والقانون ، وأيضاً في الفلسفة . ونجاهد الإنجليز جهاداً عنيفاً ونحصل على استقلال مقيد ببعض الشروط ،وتتحول الحامعة المصرية الأهلية إلى جامعة حكومية ، هي جامعة القاهرة الآن، وتضم بجانب كلية الآداب كليات الطب والعلوم والحقوق ، ثم كليات المندسة والزراعة والتجارة والطب البيطري وبأخرة تضم كلية الاقتصاد . ويتكاثر لمصر وبأخرة تضم كلية الاقتصاد . ويتكاثر لمصر العلى علماؤها الافتداد المتخصصون في جميع فروع العلى المعلى العلى المتحصصون في جميع فروع العلى العلى العلى المتحصصون في جميع فروع العلى الع

وتحدث نهضة علمية عظيمة، ويسود شعور عام بوجوب وضع المصطلحات العلمية جميعها في القصحى، وغرج الذكتور محمد شرف سنة ١٩٢٨ معجمه النفيس في العلوم الطبية والطبيعية ، ويتأسس المجمع اللغوى ، وبعل من أغراضه الأساسية وضع المصطلحات العلمية ، ويهض بهذا الجهد منذ دورته الأولى ، وكلما أمضى شوطاً من الزمن اتسع جهده في هذا المحال، وتكاثرت لمن تلك المصطلحات أكثر من خسين ألف من تلك المصطلحات أكثر من خسين ألف مصطلح في مختلف العلوم . وليس ذلك كل مصطلح في مختلف العلوم . وليس ذلك كل ما فهم قد أرسى لصوغ المصطلحات العلمية وتعريبها قواعد سديدة وتعريبها قواعد سديدة فرسم ضوابط التعريب من جهة ، وقعين وتعين

علامنا على صياغها من جهة ثانية ، مثل جواز تكلة المادة اللغوية بمشتقات غير معجمية ، وجواز الاشتقاق من أسهاء الأعيان والحواهر ، وقياسية المصدر الصناعي ، إلى غير ذلك من قواعد تيسر وضع المصطلح العلمي وتذلله تذليلا . وقد استطاعت هيآت وأعلام من العلماء في مصر والبلاد العربية أن يسهموا في هذا العمل العلمي الحليل بوضع معاجم علمية متنوعة . وليس من ريب في أن هذه الحهود العلمية الحصبة توشك أن تتحول بالقصحي العلمية المعاصرة إلى لغة علمية علمية .

ولم تكسب الفصحى لملعاصرة ألفاظ المصطلحات العلمية وحدها ، فقد كسبت آيضاً آلاف الألفاظ المعرة عن أدوات الحضارة وشئون الحياة العامة ، وكثير مها كانت قد عنيت به المجامع اللغوية الأهلية التي تكونت بمصر في أواخر القرن الماضي وأوائل هذا القرن ، ووضعت لطائفة منه ألفاظا مستحدثة وارتضت بعض ما شاع منه على ألسنة الحمهور وأقلام الكتاب .

وعنى مجمعنا فى دوراته الأولى بهذه
الألفاظ وتوقفت عنايته بها فترة ، ثم عاد
إليها وألف لها لحنة ، تزخر بنشاطها مجلته
ومحاضره ، وبهما حصيلة كبيرة من هذه
الألفاظ الحضارية المتصلة بجوانب الحياة
العصرية .

ويجانب آلفاظ الحضارة ومصطلحات العلوم تحمل الفصحى المعاصرة مصطلحات

سياسية كثيرة ، ويتضح ذلك في المقالات الصحفية الني يقروها الحمهور كل يوم فإن القارئ العادى لها يشعر بحاجته حاجة ملحة إلى معجم يشرح له كثيراً من الألفاظ السياسية انحدثة الى لانتضع له مدلولاتها انشاحاً كافياً . ونترك السياسة إلى لغة التقد الأدبي الماصرة فإنها تفترق مفارق بينة عن لنة النقد الأدني القدم ، فني الشعر مثلا يتناول النقاد الماصرون مثل هذه الألفاظ أو المطلحات : الثمر الثنال ولللحمي والغيل والمدرسة الكلاسكية والرومانسية والرمزية والواقعية والتجربة الشعرية والوحدة العضوية والصورة والمضمون والمأساة والملهاة ونظرية الوحدات التلاث : وحدة الزمان ووحدة الكان زوحدة الموضوع،والعبية والحثث التوتر الحاد . ويتناول المعاصرون من النفاد في القصة ألفاظاً ومصطلحات من نفس هذا الطراز المحلث مثل : المامب الوائمي والطبيعي والنفسي والوحدة السلوكية والشخصية التأمية والبعد الاجتماعي والتفدى والإنساق والصراع النكرى والصراع أاطبق والتكوين العام للأحداث والمواقف ورسيم الدخوص رسا بينا .

وقل ذلك نفسه في النقد المرحى ونقد الفنون . وكأننا نتعامل في كل ذلك بلغة عدلة أو قل هي المصحى الماصرة تتشكل أشكالا وأتعاطا جديدة في حيادين العلم والحضارة والسياسة ونقد الأداب والفنون .

وإذاكانت القصحي المعاصرة قد تطورت في هذه اليادين جمهماً ، واستوعبت مالا يكاد محصى من الألفاظ والمعانى فإن تطورها في مجال الأدب بفرعيه من الشعر والنثر قد يكوناأوفر تموآ وحيوية، إما الشعر فقد كثر ناظموه المعاصرون في البلنان العربية وكثرت دواويتهم كثرة مفرطة ، وحدثت فيه ضروب شي من النحول والتطور ، مما أعد لظهور أتماط جديدة فيه سياسية وقومية واجهاعية . وليس ذلك فحسب ، فقد مقين الشعراء يغلون أشعارهم باتجاهات الشعر الغربي من رومانسية ورمزية وواقعية ، وللخلت مضامين شعرهم تتنوع تنوها واسعاً ، كما تنوعت أهكاله الموسيقية وظهرت والزدهرت فيه للسرحية الشعرية . وتكتب في هذه التحولات في أنشر العاصر وأعلامه بحوث مطولة .

وبالمثل حملت القصحى المعاصرة فتونا نارية ستحدالة أهمها المقالة والقصة والمسرعية ، وقد نشأ قالب القالة عند الغربين بتأمير الفسرورات الصحفية ، وحاكاهم فيها كتابنا منذ نشأت عندنا الصحف في القرن الماضي . ولم تكن القصحي تعنى بالقص إلا قليلا ، في المقامة وبعض تماذج هنا وهناك ، وقد تركت القصة الطويلة للأدب العامى ، وكنيت فيه قصص شعية كثيرة ، حتى إذا اطلع أدباؤنا في القرن الماضي على قصص الغربين الطويلة أخلوا في تحصير بعض تماذجها ، الطويلة أخلوا في تحصير بعض تماذجها ،

ثم عنوا - فيا بعد - بنقل كثير مها نقلا دقيقاً . ولم يلبنوا في هذا القرن العشرين أن نشطوا - وخاصة منذ العشرينيات - في كتابة القصة والأقصوصة ، وإنه ليصعب حصر القيصاص اليوم في مصر والبلاد العربية فضلا عن حصر قصصهم الطويلة وأقاصيصهم القصيرة . ولم تكن الفصحي تعرف فن المسرحية ، وعلى شاكلة القصة عنى أدباونا أولا يتمصير بعض المسرحيات الغربية، ثم عنوا بترجانها الدقيقة ، ولم يلبث أن ظهر الفصحي كتاب مسرحيون عديدون ، لفصحي كتاب مسرحيون عديدون ، والأقطار العربية . وفي كل هؤلاء الأدباء من والأقطار العربية . وفي كل هؤلاء الأدباء من والأقطار العربية . وفي كل هؤلاء الأدباء من والقصاص وأصحاب المقالات المسرحين والقصاص وأصحاب المقالات

وإذا كان العباسيون – من قبل – شعروا بأنهم فى حاجة إلى أسلوب مولد يرتفع عن الإجراب الشديد ، الابتدال ، وبهبط عن الإغراب الشديد ، أسلوب وسط يقترب من أفهام عامة المثقفين دون ركاكة أو إسفاف قإن الأدباء النابهن شعروا فى عمق مند أواسط القرن الماضى بأن ماانهى إليه أسلوب الفصحى حيئة من الحمود والضيق والتقيد بأغلال السجع و البديع بحول بيهم وبين مايريدون أداءه وكانوا قد عرفوا للفصحى مايريدون أداءه وكانوا قد عرفوا للفصحى المتحررا من هذه القيود عند ابن المقفع وأضرابه ، فعمدوا إلى محاكاته ، ولم المقفع وأضرابه ، فعمدوا إلى محاكاته ، ولم المقفو بناك من هذه القيود عند ابن يكتفوا بذلك ، بل أخذوا بحاولون النقوذ إلى آسلوب أكثر سهولة ويسراً ، وتضافرت

عوامل محتلفة على شيوع هذا الأسلوب الحديد بسبب انتشار التعلم واستخدام المطابع وذيوع الصحف، فكثر القراء،وكثر التبسيط والتيسر في أسلوب الفصحي بين المترجمين والكتاب المختلفين وكالأمضت القصحي المعاصرة شوطاً من الزمن اتسع فها هذا التيسير والتبسيط.

ودَوْرُ الصحافة في هذه الفصحي المعاصرة أوسع وأكبر شأنآ من دور الكتب المترحمة والموَّلفة ، ومعروفأن الصحافة أخذتتنشط منذ عصر آلحدیوی إساعیل ، ولم تکن تتجه مثل أصحاب الكتب إلى الحماهير المثقفة فحسب ، بل كانت تتجه إلى جميع الطبقات في الأمة ، وكانت عنايتها شديدة بالطبقات الشعبية الدنيا ، إذ كانت تريد أن تحظى بأكبر حمهور قارى وأن نقدم له ما يغريه على الإقبال علمًا والمتاع ما ، ولللك كان الكاتب في أي صحيفة بحاول جاهداً أن يبسط لغته ، حتى يدنو من العامة ، وحتى لايكون بينه وبينها أئُّ حجاب في الخطاب، لافي الأفكار ولا في الألفاظ ، فالأفكار مهما كانت عميقة أو دقيقة تبسُّط تبسيطاً شديداً ، حتى لاتجد الحماهر أي عسر أو مشقة في فهمها ، والألفاظ تختار سهلة ، حتى يفهمها الشخص العادى في الأمة دون أية صعوبة .

وتمضى فى القرن الحاضر إلى حقبة العيشرينيات التى نشأت فيها الأحزاب، فنجد كل حزب يوسس لنفسه صحيفة ينشر فيها

آراءه في الحكم والسياسة ، وأخذت كل 
عيفة تجتلب إليا علماً من أعلام الأدب 
حينذاك . واختصم هؤلاء الأعلام في شئون 
السياسة والحكم خصومات عنيفة ، وأثاروا 
خصومات لا تقل عنفاً في شئون الأدب قديمه 
وحديثه ، وأخلوا يعرضون على القراء -اسيالة لم وجلباً - فصولا من أدبنا العربي 
القديم ومن الأدب الغربي الحديث وبذلك 
التحمت صحافتنا بالحركة الأدبية ، وأفادت 
التحمت صحافتنا بالحركة الأدبية ، وأفادت 
مها غزارة في معانها ودقة في أفكارها ، 
إذ تغذت من أدب هؤلاء الأعلام وأضفوا 
على لغها المعاصرة مسحة من الحمال الفي 
وتيسر أسلومها المعاصر حي تسيغها الحماهير 
وتبسر أسلومها المعاصر حي تسيغها الحماهير 
وتجد فها مناعاً هنيئاً .

وجانبان يلاحظان بوضوح في هذا الأسلوب الميسر المبسط لقصحانا المعاصرة ، أما الحانب الأول فاستخدام طائفة من أدبائنا في مقالاتهم وقصصهم لكثير من الكلمات الشائعة في الهامية التي يظن أنها غير فصبحة ، بيبا هي عربية فصيحة ، وإن دارت على السنة العامة . ولا شك في أنهم يقصدون قصداً إلى استخدامها في كتاباتهم، حتى يدنوا من الحماهير أكثر فأكثر ، وحتى تدرك وتتمثل الميوضون عليها من خواطر وأفكار ، مايعوضون عليها من خواطر وأفكار ، ونضرب مثلا فذا من هولاء الأدباء : ابراهيم عبد القادر المازني ، إذ كان متاز عاسة لغوية مرهفة أعانته على التقاط كثير من الكلمات الشائعة في العامية وردها إلى من الكلمات الشائعة في العامية وردها إلى

الفصحى ، لأنها في واقع الأمر فصيحة ، وإن لاكتها العامة . وبذلك كان محدث تبسيطاً ــ بشغف به ــ فی تعبیراته ، مع الاحتفاظ فى دقة بمقومات العربية وأوضاعها فى الإعراب وتصريف الكلمات ، ومع استخدام لغة بيانية ناصعة رصينة . وهذا الحانب في الأسلوب المبسط الحديث لفصحانا ينبغي أن تتضاعف العناية به ، بحيث يعني كل بلد عربى بوضع معجم تستقصى فيه الألفاظ العامية العربيةالأصل التي تشيع في السنة أبنائه مع النص على المشترك من هذه الألفاظ بين البلاد العربية ، ليستغلّ ذلك كله الأدباء المعاصرون فى كتاباتهم القصصية والصحفية .وحرى بي أن أذكر أن المعجم الوسيط صحح كثيرًا من الألفاط العامية أ وسلكمها فىالألفاظ القصيحة وهو عمل جدير بالشكر والثناء.

والحانب الثانى الذى يلاحفظ في الأسلوب الحديد المسط لفصحانا المعاصرة أنه نشأت فيه يحكم التطور اللغوى صيغ وعبارات يظن لأول وهله أنها غير فصيحة ، حتى إذا عرضها العالمون باللغة على قواعدها وتصاريفها وتبحد والما وجوها من التخريج تجعلها عربية في الحمع ، وقد أخرجت في هذا العام كتابها الأول ، وهو يسوع كثيراً من هذه العبارات في الحميع ، والفصحى المعاصرة في هذا العام كتابها والصيغ . والفصحى المعاصرة في هذا الصنيغ المعامرة في هذا الصنيغ على سنن اللغات ، فتراكيها وصيغها عميماً لا تستعصى على التعلور ، ولا هي أشياء ثابئة رامخة كالصخر الأصم ، بل

هى كالنات حية مثل أصحابها ، فهم فى تطور وتغير مستمرين من يوم هيوطهم فى مهودهم إلى يوم استقرارهم فى لحودهم . وكللك التراكيب والصيغ فى اللغة ، فهى ما تبى تتحرك وتتطور وتتغير . وهو جانب واسع جداً فى الأصلوب المبسط الحديد لفصحانا المعاصرة ، وينبغى أن لا نغلق أبوابها من دونه ، بل نفتحها على مصاريعها للعبارات والتراكيب المستحدثة ما دمنا نجد لها تخريجا يسوّعها ويسبغ علما صفة الفصاحة .

### - £ -

ولعل فی کل ما قدمت مابصور کیف أن القصحي المعاصرة تعيش مرحلة خصبة من حميغ الوجوه ، إذ وسعت مضامين شتى من العلوم والآداب ، ونفذت إلى أسلوب ميسر مبسط ، من شأنه أن يساعدها على انتشارها في حميع الألسنة ، وقد ظفرت بفنون كانت خاصة بالعامية ، مثل فن القصة الطويلة ، فقدكانت العامية تنفرد مها قبل العصر الحديث ، كما أسلفنا ، وما إن شركتها القصحي المعاصرة حتى أصبح لهسا القدح المعلى فى لغة القَـصَّى . ويلاحظ أن القُصاص الذين لا يزالون يتخلون العامية أداة لقصصهم في عصرنا لايتنون محوّرون نى تراكيبهم وعباراتهم تمويرات متنوعة محاولين اللحاق بركب الفصحي . ولا أزاني أغلو إذا قلت: إن اللهجة العامية المستخدمة فى كثير من القصص والمسرحياتالمعاصرة ليست هي نفس اللهجة العامية اليومية

المتداولة كما قد يظن كثير من الناس ، بل هي لهجة وسطى بن العامية والقصحي . وهذا نفسه يلاحظ في الأزجال الشعبية المعاصرة ، فلغنها تقترض كثيراً من كلمات القصحي المعاصرة وتراكيها . ومعني ذلك أن الفنون الأدبية في العامية تندفع في عصرنا إلى الاقتراب من القصحي اندفاعاً يبشر بأنها ستصبح يوماً لغنها السائدة . ومن هنا بأنها ستصبح يوماً لغنها السائدة . ومن هنا العامية على القصحي المعاصرة ، والحقيقة عكس ذلك ، فإن القصحي المعاصرة ، والحقيقة عكس ذلك ، فإن القصحي المعاصرة ماتزال العامية في كل ميدان تلتي معها فيه .

وكلنا نعرف أن الفصحى المعاصرة استولت منذ القرن الماضي على أكبر ساحة لغوية شعبية في العصر، وأقصد ساحةالصحف ومر بنا آنفاً أثرها في أسلومها الميسط المعاصر ، ولم نعرض لآثرها في أدبها ، وهو أثر واسع ، إذ جعلته محمل ما يعز حصره من الموضوعات السياسية والاجتماعية والاقتصادية والروحية والفكرية ، جعلته بحمل صورا أدبية جنيدة . ولست أريد أن أتحدث الآن عنهذه الحوانب إنما أريد أن ألفت إلى أن الصحف لم تقف عند مخاطبة بيئة مثقفة بعينها ، كما كان شأن أدبائنا المتخاطبين بالقصحى قبل هذا العصر ، فقد تخطت لعصرنا الحواجز الطبقية في الشعب وخاطبت حميع طبقاته وحماهيره . وها هي ذيالملايين فى بلادنا العربية تغدو وتروح كل يومونى أيديها الصحف تقرأ فيها صباح مساء , وهو

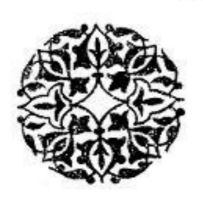
غزو كبير للفصحى غزت به العامية منذ أواسط القرن الماضى ، إذ سلبها حمهورها القارئ ، وجعلته بحس بقوة أن مثله اللغوى الأعلى إنما هو في الفصحى المعربة .

ولم تستبول القصحي المعاصرة من العامية على ساحة الصحف وكلماتها الطبوعة فحسب، فقد أخذت أيضاً تستولى منها على ساحة الإذاعة وكلماتها المسموعة والمرثية ، وحقا تكثر في هذه الكلمات الأخطاء النحوية والصرفية ولكن هذه الأخطاء ستزول في رأينا حتمآ بتأثير الرأى الآدبى العام وما يتطلبه في المسموعات والمقروءاتمن الصحة اللغوية. ولا ريب في أنه يوجد بين المتحدثين في الإذاعات من يعتون بلغتهم وصياغتهم وخاصة وسيلة مهمة من وسائل نشر الفصحى في عصرنًا؛ لكثرةِ الملاينِ المستمعة لها يوميا كبرة تفوق كل حد، إذ تستطيع أن تحمل الكلام ترآ إلى جميع أرجاء الغالم فى الشرق والغرب: إلى من يسكنون القصور والأكواخ ومن ينزلون على سفوح الحبال وفي بطون الأودية أومن يعيشون في المصانع والمدن

وفي المزارع والقرى وفي البوادي والنجوع. والمستمع إليها ليس من الضروري أن يكون قارئاً، فهي تخاطب القارئين والأمين على السواء. ولهذا ينبغي أن تتضاعف الحهود في مختلف الإذاعات لتبلغ بالفصحي المعاصرة الغاية المأمولة لها من الذيوع على خيع الألسنة في بلداننا العربية.

وواضح مما ذكرت أن القصحى نحيا في عصرنا حياة مزدهرة إلى أبعد حدود الازدهار ، وهو ازدهار أتاح لها لغة علمية حديثة وفنوناً أدبية متنوعة وأسلوباً مبسطاً ميسراً ، مع استيلائها على ساحة الصحف ، ومع محاولاتها الحادة في الاستيلاء على ساحة الإذاعة . وإني أومن بأنها ستظل تزداد ازدهاراً وانتشاراً من يوم إلى يوم خي تحل نهائياً في الألسنة مكان العامية ، لافها بني لحق لم من الغنون الأدبية الشعبية فحسب ، بل أيضاً في لهجات التخاطب اليومية :

**شوقی ضیف** عضو الجمع



# خواطِر حول لنرجمة الذاتيب فی لعصورالاسلامیة معمنشدد الألمانی ادکیور رودلف زههایم

وقد يعثر المرء أحيانا فى بعض التراجم الذاتية على أقوال أو إشارات طفيفة إلى عوامل أو تطورات نفسية تفصح عن ذات المتحدث ، ولكن علينا أن نذكر ، فى الوقت ذاته ، أنها إنما تهدف إلى تبرير موقف الفرد فى نظام اجماعى شامل ، محد ده الدين رابطاً الفرد فيه بربه وبجماعة المسلمين .

وما أشد الدهشة التي يشرها هذا التقرير فكلنا قد أعجب بنبوغ العرب منذ عهد شعراء الحاهلية في وصف الحزثيات ، واطلع على ثروة نوادرهم التي أفصحوا بها عن معالم شخصية الإنسان بأوجز التعابير ، واستقوها عن طريق المراقبة الدقيقة ، والملاحظة الواعية العميقة . والعرب هم الذين حققوا أبهر الإنجازات مثلا في مضمار النحو والبلاغة ، وعالحوا أدق المسائل النحو والبلاغة ، وعالحوا أدق المسائل

عسما يسعمن المستشرق الغربي الغنية ، التي خلفها لنا العصور الإسلامية ، يسترعى انتباهه جفاف في مادتها سواء فى لغتُها أو فى طريقة عرضها، كما يلاحظ فيها غالبًا مغالاة في الموضوعية ، تحرص كل الحرص على كتم الأمور الشخصية. ومن الغريب أن يتم ذلكُ في نوع من الأدب عماده الشخص المترجم له ومحوره. وعبثا ما يتقتب المرء في تلك ألتراجم الثرَّة ـــ وكم فيها من قطع التراجم الداتية المتناثرة ، سواءً بصيغة المتكلم أو الغائب ــ عن محاولة تظهر معالم الإنسان الفرد في كينونتهو تطوره، وتبيّن دوافع أعماله الشخصية ، أو بتعبير آخر : عن محاولة تحدُّد معلم شخصيته ، وتمهد السبيل للوصول إلى حكم حوله كفرد في ملاقته بالآخرين فيخضم ذلك المجتمع.

 <sup>(</sup>ه) افظر التعقیبات على البحث فی محاضر جلسات الدورة الرابعة والأوبعين ( جلسة السبت ٩ من ربيع الآخر سنة ١٣٩٨ه = ١٨ من مارس سنة ١٩٧٨م) .

والأمور المفردة ، ووضعوا المبادىء التى مهدت للوصول إلى أحكام تركيبية ومناهج شاملة كلية ، فلا مجال إذا للتساول عما إذا كان المصنفون قد عجزوا أو رغبوا عن إضفاء صورة كاملة لمن يترجمون له ، بل علينا أن نبحث عن الأسباب التى حدت بالمسلم آنذاك إلى النخلى عن تلك الصورة الكاملة .

وبكل ما يقتضيه الموضوع فى بجالنا هذا من حذر وتحفظ ، سأحاول فيا يلى عرض بعض الحواطر التى اكتسبتها من من تجاربى مع أمهات المصادر ، أو مع الناس فى دبارهم بعيدا عن بهرج المدنية الحديثة .

كثيرا ما كتب وقيل عن تأثير طبيعة الأرض والمناخ في تصرفات الإنسان ومعالم شخصيته، وطبعها إلى حد ما بطابعها على توالى الأحقاب والتاريخ . فإن صح ذلك ، وجب علينا أن نسلم بأن تصرفات الشرق تختلف في معالمها عما يصلح للمقارنة بها من تصرفات الغربي . وليست هذه المعالم فطرية ، بل مكتسبة من المحيط وعوامله وتأثيراته . فإذاما تنقل غريب في أرجاء الشرق العامرة ، وانتهى إلى مناطق ميزوية ، أو بكيدات لاتزال تتحلى بطابع العصور الإسلامية الأولى ، لفت نظره نموذج من التصرفات بن الناس ، يتلاءم مع الحو الذي يألفه بين الناس ، يتلاءم مع الحو الذي يألفه ويعهده في كتب الراجم وسير الرجال .

وعلى سبيل الحصر : إنه سلوك مجتمع أبوى تجادغريب، تنهل لغتهمن مفر دات النصوص القدعمة ، عربية أو فارسية ، وينشد حوارا أدبيا حول التراث كتعبير عن حضارة حية وأعية لتارمخها ، متكاملة في ذاتها ،وعريقة فى أرومتها . فكان كلما تم ّ لقاء أو حوار مع شيخ أو مثقف من أهل تلك المناطق والبليدات تكتشَّف للغريب ، أنه يدور على نمط متكرر ووتىره متشامة : وهي حفاوة فى استقبال الضيف ، ومسامرة طويلة لا يشوبها الشك ، وعمادها الروايات كما نعهدها فى تراث العصور الإسلامية ، وغالبا ما تسندها أو تتخللها الشواهد التي يرددها المحدث عن ظهر قلب ، ويقف الضيف الغريب حيالها أبدا موقف الآخذ المتعلم . ولكن هذه الأحاديث لم تتمخذ يوما وجهة التنقيب عن أية مشكلة قد يتضمنها موضوع الحديث ومادته للوصول بها إلى إمكانية نقد أو تحليل داخلي للروايات المتناقلة ، بل كان المحدّث يغلق الباب على مصراعيه فى وجه

فإن تطرق الغريب إلى أخبار حياة محدثه لم يشعر أبدا بأنه قد أثقل عليه بطرقه هذا الموضوع ، بل يتابع المحدث كلامه دون أن يغير من جده وصوته ، مادام السائل قد اكتنى بالاستعلام عنوقائع حياته الظاهرة ،

أى شك أو تخمين بقوله : ٩ والله أعلم ه .

تمسكاً بالقول الشائع: ورأس مكارم الأخلاق الحياء ع. وإننا ليصعب علينا \_ نحن الغربين \_ أن نتصور أنفسنا في موقف المسلمين هذا . فلقد فقدنا في عصرنا الحاضر هذا الحسن المرهف ، وتفشت لدينا غوغائية لا تقدر ولا ترعى حرمة الأدب والاحتشام والحياء .

ولقد حرص المسلم فى العصور الإسلامية حمّا على توسيع حدود الحياء ، لينسع بذلك ما استطاع حمَّاه الشخصي . وهذا السلوك ينبع عادة من علاقة الفرد بالآخرين ، والني تتميز بأمرين : أولهما الظاهرة التي بمكن ملاحظتها منذ أقدِم عصور التاريخ ، وهي تقيَّد وارتباط الفرد بالحماعة، وهذا ما يحتم بدوره وجود الظاهرة الثانية ، والتي لانزال نراها أيضا في عصرنا هذا وفي مدننا التي تكاد تغصُّ بنا، وهيالتباعد الحليُّ بين الفرد والحماعة.وقديبدو هذا متناقضا للوهلةالأو لي. ولكنه يرجعحتماللىاتساع رقعةالأرضوقسوة الطبيعة والمناخ الذي بجنح إلىالتطرف، متتقلبًا بين القيظ والبرد . وكما علَّمنا التاريخ، فإن هذا قد أرغم البشر على الاجتماع والتعاضد من جهة ، وجعل الفرد من جهة أخرى محرص على جعل مسافة فاصلة بينه وببن الآخرين ، لكي يصون هويته ، وخصوصا ف مجتمع يقوم على الشريعة التي تحدد وتنظم للناس جميع مجالات الحياة . ولغمرى فإن من أعظم الأمور وأجدرها بالإعجاب لي المحتمع الإسلامي ، أنه قد أفسح للفرد – على

وخصوصا عن أسماء شيوخه والكتب التي قرأها عليهم، وثلُّة من النوادر والطرائف التي جرت معه ، وغالبا ما يكون حديثها موجزا ، محيث لا يفقه إلا الخبير مغزاها ومعناها . فإن ستم السائل من رتابة هذه الوقائع الظاهرة ، وحاول اختراق الحدار الذي أحاط المحدّث به نفسه ، ليعلم منه شيئا مما بمكن أن ندعوه بتحليل التجارب الشخصية ، إذا به يشعر باستياء الهدث وتهرَّبه من الإجابة عن هذه الأسئلة ، وقد يعوذ منها بلباقة الصمت ، ويدعمه غالباً برفع صوته، ولفظ ذلك الصوت، أو لنقل: إطلاق تلك الطرقعة ، التي رسمها اللغويون قبل ماينوف عن ألفعام بالحرفين «مض » . وبذأ يدرك السائل أنه تجاوز حدود عالم لايرغب المحدث أبداً بالكشف عن خباياه . وذلك لسببين تتساوى أهميتهما حينآ وتتفاوت أحياناً ، كما ثبت لنا مراراً وتكراراً عبر السنين . ويكمن السبب الأول في شعور المحدّث بتأنيب الضمىر ، لاقتناعه بأن كثرة الكلام قد تفسد وتشوّه الحوادث والحقيقة أكثر مما تفيدها أو توضحها ، وكذلكٍ تى وعيه المهم ، بأن تحديد الاعترافات في صورة وشكل لغوى بجعلها تحتمل معانى عديدة ً، و ءكننا أن نضيف إلى ذلك ، بأن تأويلها النفسي لا يتعدى إذاً مجال التخمين . أما السبب الثانى فيرجع إلى حياء المحدث وخجله من الإفضاء بأمور شخصية ، لايجوز لأدىب أومؤدِّب أن يطلع الناس عليها ،

ارتباطه - بجالا واسعا لتفقيع ذاته وانطلاقها. ولقد لعب الشعر دورا كبراً في التعبر عن ذات الفرد ، وتسجيل تجاربه النفسية ، مهما نأت عن الشريعة ، أو اتخذت موقفا ناقدا إزاءها. وإن هذا الدور لم يتوف إلى الآن حقه من العرض والدواسة ، ولر بما كان من أسباب عدم اقتضاء الحاجة في المحتمع الإسلامي إلى ذلك التطور الذي جرى في الغرب، وأد تي إلى الشرد على الكنيسة ، نتيجة ضغطها وأد تي إلى الشرد على الكنيسة ، نتيجة ضغطها على الفرد؛ وتضييق الحناق على مجالات حريته الشخصية .

إن شدة اقتراب المرء من العاس تنفره عهم ، وتربيه بهم ، وخصوصا إذا شعر أهم عثلون طبقة اجهاعية مسيطرة . أما الابتعاد فيؤدى إلى نوع من الحرية والصفاء وقد يقصد هذا ويقهم حرفيا ، وقد يحمل على المحاز ، وذلك على مثال النوع الأدبى على المحاز ، وذلك على مثال النوع الأدبى وهوالمثال والحكاية الطريفة القصيرة أو الحرافة فقها بتقميص المحدث صورة شخص آخر ويعبر وخطفية التجارب فقد تتطابق مع أحداث عرب في حياة المحدث نفسه أو غيره ، ولكنه جرت في حياة المحدث نفسه أو غيره ، ولكنه عاشها على أى حال فكرياً ومعقوياً ب

و يمكننا أن نذكر في هذا السياق المستشرق الألماني الكبير Hellmut Ritter الذي اهتم بالشاعر الفارسي فريد الدين عطار ، وشرح أعماله . فإن الطريقه التي بسطفها

للقراء تلك المادة الشعرية ، لتفضمن - كما أشار بتفسه إلى ذلك - كثيراً من الاعترافات والتجارب الذاتية المعنوية ، التي تتفق في جزئياتها مع واقع حياته . وهكذا فإن تغيير الملابس والأدوار لا أهمية له في هذا المحال، وما ينطبق هنا على الشارح ينطبق أيضا على المؤلف والشاعر .

وقبل أن ننتقل إلى بعض الأمثلة للتدليل على ما أشرنا إليه ، أود أن أذكر كاتبا ألمانيا بكاد يعرف معظم الغربيين حكاياه الفكاهية وقصصه التعليمية منذ طفولهم ، فإن بعض أفكاره حول الرجمة الذاتية قد تساعدنا في تفهم مسألة التراجم والسيرة الذاتية في العصور الإسلامية إنهالكاتب Wilhelm Busch وعن ، واقد ترجم لنفسه بعنوان ومن وعن ، وافتتح ذلك بأسلوبه المتميز بإنجازه وحسن واصابته ، قائلا :

و لا شيء يبدو على حقيقته النامة، ناهيك عن الإنسان، هذه الزكيبة الجلدية التي تفيض بالحيل والنزوات وأقنعة الزهو والحيلاء . وكلّما أواد المرء أن يعرف شيئا اضطر إلى الاعتماد على الرأس بل الرؤوس، وهم خدم لا يوثق بهم، فأني له أن يعلم الأحداث على اليقين . ومن منا في هذا العصر بتلك السذاجة، حيث يصدق أقوال البراجم ،أو السذاجة، حيث يصدق أقوال البراجم ،أو توايخ العالم . إنها كالأساطير أو الحكايا وما ذكرت الأسماء فيها، وعين زمانها ومكانها،

إلا ليسهل تصديقها . وهي شيّ ، فقد تروى للمتعة ، أو التعليم والوعظ ، لا ضبر في ذلك. ولكن إن لم يكن أحدنا فصيحا بليغا، ومتمرسا بشي علوم الدنيا والآخرة، وأصر على الكتابة عن نفسه ، فالأولى له أن يوجز في قوله ،

قد لانعثر على مثيل حوفى لهذا اللص فى التراث العربى أو الفارسى والتركى ، ولكن أفكاره وميوله تتجلى فى آلاف موافقة من الشواهد : ولم يكن الطلاق من هذا الأديب الألمانى صدفة أو عبثا ، فلقد حدثث عن ذكريات طفولته حادثة تهما ، وقال :

ه ما عسانی أعرف عن العام الثالث من عری ؟ لقد كان خاده نا Heinrich عری ؟ لقد كان خاده نا العام الثالث من يصنع لى مزامبر حميلة و يعزف عليها، والعشب فى الحديقة كاد يطاولنى ، والبازلاء أطول منى ، وخلف البيت المسقوف بالقش ، وإذاء البير ، كان هناك دلو كبير ملىء بالماء، لحت فيه أختى الصغيرة ملقاه كصورة فى إطار ، وعندما أنت أمى ، لم تستطع إعادتها إلى الحياة : »

إن حادثا مشام لهذا قد حصل مع الشيخ السويدى عن أهل بغداد ، وهو ابن أخ الشيخ السويدى الذى تلقى عليه العلم العلامة الألمانى Hellmut Ritter عام 1917 فعندما كنا أزور معه مرة قبر عمه في مقبرة الشيخ معروف الكرخي القديمة الشهيرة في كانون الثاني من عام 1977 ، سألته عن أقدم ذكريات طفولته ، فأجاب :

و لقد كان لى أخ أكبر منى ، وقد حفظ القرآن على جدنا . وذات يوم رأيته ملتى فى الحوض أمام بيتنا ، وبدا فيه أصغر منى ، وظل على حاله حتى انتشله الناس منه، وبعد العصر بدأت محفظ القرآن على جدانا .»

كلاهما - الألمانى والبغدادى - يربطان بالحادث تجربة فيزيائية ، اتضحت أبعادها لهما فيا بعد . وبيها يلعب حجم جسم البغدادى بالنسبة إلى أخيه الغريق والأكبر منه سنا دورا مباشراً ، تجده لدى الألمانى فى طرف الرواية ، وقد حركته التأملات المتأخوة . ومثل هذه التأملات هى التي تسود حادثا جرى فى طفولة النحوى الشهير أبى العباس تعلب ( توفى النحوى الشهير أبى العباس تعليب ( توفى النحوى النحوى الشهير أبى العباس تعليب ( توفى النحوى الشهير أبى العباس تعليب ( توفى النحوى ال

و رأيت المأمون لما قدم من خراسان ،
وذلك في سنة أربع وماثتين ، وقد خرج
من باب الحديد وهو يريد قصر الرصافة
والناس صفان إلى المصلي . قال : وكان أبي
قد حملني على يده ، فلما مر المأمون رفعي
على يده وقال لى : هذا المأمون وهذه سنة
أربع ، فحفظت ذلك عنه إلى الساعة ،
وكانت سنى يومئذ أربع سنين . و الفهرست
وكانت سنى يومئذ أربع سنين . و الفهرست
ياقوت ٢ / ١٣٤٤ وما يلها ، وقارن ابن
طيفور ورقة ١ ب وما يلها ، وقارن ابن

إن الفرق بين هذين العربين وبين الألماني هو في المتابعة . فبيما ظلتحكايتهما منفردة ،

ذكرت مثالا ذا أهمية عامة ، أو تحديدا تقريبيا لتاريخ ولادة ، نجد حكاية الألماني تتصدر حكايات متكاملة عديدة أخرى ، وكلها لاتستند إلى أعماله الأدبية ـــ إنأمكن ذلك أصلا ــ ولكنهما ممجموعها تكوّن سبرته الذاتية ، التي دفعه إلى تدوينها كتابة الناس عنه. أما أمر المسلمن، فيختلف عن هذا تماما . فكل حكاية شخصية ترتبط لديهم بتحصيل العلم أو التعليم والتأليف ، ولا تُروى للرواية عد ذائبًا . فإن بدا الأمر مرة كذلك فإتما يكون السبب الحقيقي مضمرآ ولتأخذ مثلا حديث ياقوت الحموى ( في معجم البلدان ٣٠١٣ ، مادة الشاذياخ ) عن غرامه بالحارية التركيةوماجرة عليه . . . أو تصريخ القفطى ( إنباه ٤ / ٧٧ ) بما خالجه من مشاعر ، عندما التبي في مدينة حلب بالعالم الكبير، والعسىر الحلق والمعاشرة، يا قوت الحموى ، فإن هاتين الملاحظتين الشخصيتين بهدفان الدفاع والتبرير ، فملاحظة الأول تبرر بدأه بالتقصير في عمله العلمي ، وملاحظة الثانى تعلل قصر إقامة ياقوت في حلب . وكلاهما تنشدان في الوقيت ذاته العبرة والمثال للقارئ .

وقبل أن نقترب من نهاية حديثنا ، بمكننا أن نتعرض لحانب آخر ، ونذكر مثالا يبين أن العصور الإسلامية لم تحل مع ذلك تماما من خيلاء العلماء ، المستتر منه أو الظاهر

وقد يساعدنا هذا المثال أيضا على الإجابة عن سوال هام في تاريخ الأدب ، تطرحه علينا دوما روية معاجم الرجال الشاملة الضخمة ۵ كالضوء اللامع ، مثلا في مضار القرن التاسع الهجري | الحامس عشر الميلادي ، لمؤلفه السخاوي ( ۸۳۰ ه / ۱٤۲۷ م ... ۹۰۲ ه / ۱٤٩٧ م ) ، وهو : کيف تمکن عالم أن مجمع بمفرده كل هذه المواد الموثوقة ؟ أو بشكل آخر : ما هي الطريقة التي اتبعها مصنفو كتب التراجم ، ليتمكنوا من حمع كل هذه الأسهاء والتواريخ وعناوين الكتب ؟ لا شك أنهم تنقلوا كثيراً ، وحصلوا مشافهة على كثير من المعلومات، واستفادوا مما عثروا عليه من تقييدات وإجازات على ظهور المخطوطات ، أو وجدوه على أحجار القبور وما شابه ذلك . ولكن هذه المواد خاضعة للصدقة ، وهذا يتعارض إلى حد ماً مع مهجية البراجم المفردة البرَّة ، فلابَّد أن المصنفين قد اعتمدوا أيضا على مصادر وأوراق أخرى. وإن الترحمة الذاتبة للمحدث الشهير ومؤرخ مسقط رأسه زبيد في تهامة اليمن وجيه الدين أبي محمد عبدالرحمن بن على المعروف بابن الديبع ( ٨٦٦ هـ / ١٤٦١ م – ٩٤٤ ه / ١٥٣٧ م ) ، والتي وصلت إلينا أيضًا في مخطوطة محفوظة في مكتبة برلمن ، كُنَّبِت في حياته . . أقول : إن هذه النرجمة

تقدم لنا إشارة إلى ذلك، فهي تتفق في نواتها مع الترحمة الموجزة له التي خلفها لنا الشيخ السخاوى في كتاب و الضوء اللامع و، (٤ / ٤ / ١٠٤ ومايلها ، رقم ٢٩٥). ولاشك أن السخاوى قد طلب منه أن نخط له ترحمته ، وذلك لما ورد مكة المكرمة حاجاً في الثلاثين من عمره ، وبني فيها فترة يتردد على دروس الشيخ السخاوى ،الذي يكره بجيل من الزمن، وهذه الترحمة هي التي بدل السخاوى صيغة المنائب، وضمتها كتابه وما أقرب الاستدلال على أنه قد فعل ذلك

أيضا مع بقية تلاميذه وزملائه ومعارفه .
ولقد ألحق بها تسعة أبيات ، كان ابن الديبع
قد أنشدها بحضرته وخطها بيده . ويتضمن
البيت الأخبر مدحاً صريحاً له ، ولغله قد
ألحق هذه الأبيات لهذا السبب ، أى لتترنم
نفسه جذا المديح . ولكن ألم نطرق نحن الآن
باب الإجحاف والتكهن بأمور شخصية ،
لا يعلم حقيقتها إلاالله وحده ، فالأولى بنا أن
نقطع حديثنا ونكتني جذا القدر ، والسلام

رودلف زلهايم عضو انجمع المراسل من المسانيا الاتحادية

#### اشسارات الى العسادر والراجع

Rudolf Sellheim; Die Autobiographie الديم من أجل ترجمة ابن الديم des Ibn ad-Daiba والذي نشر في كتاب des Ibn ad-Daiba والذي نشر في كتاب Folia Rara. Fostschrift الصادر في مدينة فيسبادن عام ١٩٧٦ ، ص ١١١ – ١١١ ونشرت Yon mir ueber mich الذائية ، عنوانها Von mir ueber mich ونشرت في مدينة ليبزج عام ١٩٥٦ في سلسلة Insel-Buecherei وتم ٨٣ه٥

Das Meer فی کتابه Hellmut Ritter فی کتابه Das Meer فی کتابه der Seele. Mensch, Welt und Gott in den Geschichten des Fariduddin Attar والذی نشر فی مدینة لیدن عام ۱۹۵۵

2 — وكذلك سلسلة مقالاته بعنوان Philologika في مجلة مقالاته بعنوان Philologika وكذلك سلسلة مقالاته بعنوان Philologika و ۲۲ | ۱۹۵۸ | ۱۱ | ۱۹۵۸ | ۱۱ | ۱۹۳۸ | ۲۷ | ۱۹۳۸ | ۲۳۹ | ۱۹۳۸ | ۲۳۹ | ۱۹۳۹ | ۲۳۹ | ۱۹۳۱ | ۱۹۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۱۹۳۰ | ۲۳۹ | ۱۹۳۰ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۱۹۳۰ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ | ۲۳۹ |

- Neue Materialien في مقاله Rudolf Sellheim في الحسل باقبوت والقفطي Rudolf Sellheim عام ١٩٦٧ بعنوان عام ١٩٦٧ بعنوان عام ١٩٦٧ بعنوان عام ١٩٦٧ بعنوان في مدينة فيسبادن عام ١٩٦٧ بعنوان في سلسلة Schriften und Bilder. Drei orientalistische untersuchungen في سلسلة Verzeichnis der Orientalis tischen Handschriften in Deutschland في ١٤١٤ . ٢٢/٤١ في المدين وقم ١٠٠٠ في المدين وقم ١٠٠٠
- 1 ومن أجل موضوع الترحمة الذاتية، راجع Franz Rosenthal في مقاله Die arabische Autobiographie من الكتاب الذي نشره مع W.J. Fischel و G. Von Gruenebaum في مدينة روما عام ١٩٣٧ مسلسلة Analecta Orientalia رقم ١٤٠.
- ٧ وكذلك كتابه A History of Muslim Historiography الصادر في مدينة ليدن
   عام ١٩٦٨ ( الطبعة الثانية ) ، وخصوصا ص ١٠٠ ١٠٦ .
- ۸ وكذلك مقال Carl Brockelmann بعنوان : ما صنفه علماء العرب في أخوال أنفسهم ، ص ١ ٢٣ من كتاب : المنتقى من دراسات المستشرقين ، نشره صلاح الدين المنجد الحزء الأول : القاهرة ١٩٥٥ .
- E.M. Sartain 9 فی جزآین E.M. Sartain 9 فی جزآین السلة The Life of Jalal al-Din al-Suyuti فی جزآین فی سلسلة در مهما جامعة کمبر دج عام ۱۹۷۰ فی سلسلة ۱۹۷۰ می ۲۰ م. ۲۰ .
- Georg Misch ۱۰ فصل نصوصا فصل Georg Misch ۱۰ نصوصا فصل Selbstdarstellungen von Traegern des geistigen Lebens in dem mittelalterlichen من القسم الثانى ، والذى نشر فى مدينة فرانكفورت عام ١٩٦٢ .
- Der Islam im Mittelalter في كتابه G.E. von Grunebaum ١١ وشر في مدينتي زوريخ وشتوتجارت عام ١٩٦٣، وانظر خصوصا الفصل السابع Selbstdarstellung : Literatur und Geschichte
- ال حركذاك مقاله Von Sinn und Widersinn der Biographie في مجلة ۱۲ Mitteilungen des Oesterreichischen Staatsarchivs (Festschrift Hanns Leo Mikoletzky) ۱۹۷۲ / ۲۰
- Das nicht automatisierte Denken في كتاب Philosophie in Selbstdarstellungen في كتاب الحزء الثاني ص ١٧٠ ـ ٢٣٣ .

# قصة العيامية فيالعراق: تاريخها وواقعها للدكنود ابراهسيم السيامراني

كلامى على العامية ضربا من التعصب لها والاهتمام

ما ، و**ل**ست أوى أنها وجه من وجوه الإعراب عن المعانى التي نمشَحن بها في عصرنا هذا ، ولكنى أنحث فها على أنها ظاهرة لغرية لابد أن نقف علما وقفة خاصة . ثم إن فينا حاجة إلى أن نعود إليا لأنها تحمل الضع على مصيحتنا الى تجتهد أن تكون لغة العصر ولغة الحضارة الحديدة وأن نعيد لها شيئاً مماكان لها من المكانة والذرة والسعة طوال عصورمضت . لقد كانت لغة الدنيا المتحضرة ، لغة العربي وغيره مسلما كان أم غير مسلم .

ثم لابد من العود إلى العامية فماذا أقول ؟ لقدكانت لغات عامية طوال عصورعدة ومن غير شك أن العصور العباسية قد شهدت هذه الأنماط العامية ، وأن كُتُب الحاحظ لدليل وشاهد علىأن البصرةوالكوفة وأمصارا

أخرى كانت تصرّف أمورها في عاميات تقرب وتبعد عن اللغة الفصيحة . لقد ذكر الحاحظان يزيد بن مُفرغ الحميرى الشاعر وقد اقتيد في شوارع البصرة وهو على حمار لأنه قال من زياد بن سُمية. كان الأطفال بر أون به موددین کلاما فارسیا وهو مجیبهم بالفارسية مُعرّضاً بأم زيادسميّة واصفا إياها بـ ( روسبي ۽ أي البغي .

وحسبك أن تعرف أن للفارسية تأثىرا كبرا في لغه البصرة ، فقد شاع في أعلامها البلدانية طريقة فى التسمية جرت على النحو الفاوسي ؛ وهي الأعلام المختومة بألف ونون مثل : زُبُمَران وهو موضع منسوبإلى الزبير ، ومنه عُمَّانان وطلَّحتان وزيَّندان ومهكيان وقتنيبان وحكمر انان وغيرها كثير أيضًا . وهي منسوبة إلى عثمان وطلحة وزيد والمهلِّب وغيرهم . ولقد استوفاه البلاذريُّ

<sup>(</sup>٠) النظر التعليمات على اليحث في محاصر جلسات الدورة ألرابعة والأربعين ( جلسة السبت ٩ مزدبيع الآخر سة ١٢٩٨هـ - ١٨ من ماوس منة ١٢٩٨م .

فى « فتوحالبلدان » وعنه أخذها ياقوت فى « معجمه » .

ومازال شي من هذا في أيامنا هذه بحمل هذا الوسم الأعجمي في أعلامهم ، فنحن نجداليوم :

أيوسفان و وجنيبان و بجيم أعجمية أو كتيبان بالكاف ، ومن غبر شك أنها تتسبان القدعة التي مر ذكرها، وعنويسيان و لاأدرى إلى من نسب هذا المكان ومثله «مهيجران» بإمالة الياء ، وأكبر الظن أنه ومهاجران » منسوب إلى «مهاجر» وهو أحد من الناس نجهله .

وقد عرض الحاحظ ف البيان ، بلغة الكوفة وأشار إلى عاميتها وشيوع الدخيل الأعجمي فها فقال : إنهم يسمون السوق اوازار، والربعة اجهارسو، والقثاء الخيار، وغير هذا جد كثير .

ومن المفيد أن أشير إلى أن لغة العراق فى البصرة والكوفة وفى غيرها من الأمصار قدداخلتها الألفاظ الأعجمية وشاع فيها اللحن، كما حدثتنا المصادر . ولابد لى من أن أتبين أن مايتصل بالحيرف والمهن من اللغة المحكية كان عامرا بالدخيل الأعجمي ، ومن ذلك ألفاظ الملاحة والفلاحة وسائر الصناعات الأخرى .

ألاترى أن العراق البصرى لل يومنا هذا يستعمل البَرْبَنند وقد حولها إلى: فَرْوند،

وهى الأداة المستخدمة في صعود النخل، وهى من غبر شك فارسية محضة. وأن الكوفى وغيره من سكان المناطق الوسطى كبغداد مثلا يستعملون التبكيا للآلة نفسها وقد ذكرهما الحاحظ «في المخلاء».

والتبليا آرامية محضة ، ومثله السُّكمَّان، لسكان السفينة و النوخداه، للعامل في السفينة او المردى، الملاح سفينته وكذلك المكاره، لقطعة صغيرة من الأرض تزرع المتعود غلم اللي أحد من الناس محصونه مها كما يفعل المزارعون الى يعطونها إلى العامل في المضخة أو لرجل الدين الذي يساكم أو لغيرها من خاء تهم . وهي كلمة آرامية استعملها العرب وماز الوا يستعملونها في العراق .

ولولا أنى أخشى الإطالة لأتيت بنماذج كثيرة من هذه البقايا الآرامية التي مازالت حيثة في العامية الدارجة في كثير من حواضر العراق ولاسها مدينة الموصل الشهيرة.

ومثل هذا «التالة » أى النخلة الصغيرة وقد استعملها الزسخشرى فى دالأساس، فى حشو مادة من المواد. ومثل هذا دالكش، أى غبار الطلع ولم ترد فى المعجات، غير أن صاحب دلسان العرب » قد ذكر ها فى حشو مادة دحرق ، وحرق النخلة ألقى الكشس فها .

وأظن أن الكلمة الأعجمية كانت بالحيم على نطق عامة المصريين وهي الكاف الثقيلة التي تشبه القاف كما جاء في كتب اللغة . وهذا يدل على أن هذا الصوت الذي خلت

منه العربية الفصيحة وثبت فى اللغات السامية كان عامرًا فى العربية العامية .

ولا أويد أن أقصر العامية العراقية فى بدايتها وشيوعها على العصور العباسية ولعلها ورثت شيئا من ذلك فى عصور سلفت. ولعلى أستطيع أن أقول: إن شيوع اللحن كان علامة بارزة فى هذه العاميات التى عمت بالادالعرب وتجاوزت ذلك مشرقا ومغربا.

إذا لم يكنشي من هذا فيلم كانت عنايتهم بلغات الأمصار والأقاليم والقبائل ؟

ولم أحذوا اللغة والشعر عن قبائل بعيها ولم أخذوا ذلك عزر تبائل معروفة لم يتوسموا فها الفصاحة لحلاط أهلها بأقوام ليسوا عربا ، وقد حمل ذلك الضم على عربيهم. ألم يتجنبوا الأخذ عن قبائل الشحر وتغلب وطائفة من قبائل المين مثلا ؟

ثم ليم وتسموا طائفة من القراءات بالشواذ وأنهم منعوا بل حرموا أن يقرأ بقراءة الأعمش وغيره من أصحاب القراءات النادرة. أليس هذا لأن هذه الأنماط اللغوية قد حفلت بخصائص تتصل بالأصوات والأبنية نما لا تعرفه العربية الفصيحة التي ارتضوها أن تكون المثل المفضل والنموذج الذي ينبغي أن يسود ويشيع.

أقول : من أجل هذا عُنى المتقدمون بتسجيل التماذج اللغوية والأدبية التي

وسمت بخصائص من لغة العامة . وإنى
لأظن أن المفضل بن سلمة حين عقد في
كتابه الفاخر باباً لـ« ماجرى على ألسنة العامة
من أمثال» كان برى إلى هذا ، وأظن أن
هذا الذي جرى على ألسنهم من المثل لا
غلو من سات تتصل باللحن ، ومن أخرى
غيرها تتصف بالحروج عن ألابنية المعروفة
في العربية .

ثم لننظر إلى باب الإدغام فى كتاب سيبويه لنتبين آنه ضبط من صفات الأصسوات وأحوالها ما نستطيع أن نزيد فى القدر الذى نعرفه فى النسعة والعشرين حرفاً . ألم تكن طرائق النطق لهذه الأصوات التى نيئفت على الأربعين شيئاً مما كان يباشره المعربون ؟

أَلَمْ يُشْمِرُ ابن جَنَّى فَ وَ الْحَتْسَبِ ، أَنَّ الحسن البصرى قد قرأ و تَشَرَّلُ الشياطون ، ؟

إن النماذج التي أثبتها الحاحظ في كتبه عن هذا الموضوع لدليل على شيوع ألوان من الإعراب العام في حواضر عدة في العراق و عبره . لقد ذكر أن اللحن تجاوز الحواضر حي كان شيء منه قد عرض للغة الأعراب ، وهم الذين أخلت عهم العربية . لقد أشار إلى أن أحداً قال و عصاتي و هو يريد و عصاي و في غير شك أن هذه الطريقة العامية هي التي يقيت في كثير من لهجاتنا المعاصرة .

ولقد بقيت العامية إلى جوار الفصيحة فى العراق طوال العصور العباسية،وهكذا كان

الأمر إلى نهاية عصر الدولة العنانية . وقى
هذه الحقبة المتأخوة لم يبق للفصيحة من القسدر
ما كان لهما طوال العصور المتلاحقة بسبب
منشيوع الآمية والحهل وتضاول التعليم، فقد
اقتصر على طائفة قليلة فعفت دور العلم وقلت
المدارس، وانهى الناس إلى أمية شاملة .

م جاء العصر الحديث ونظر أهل العملم في حال العربية الفصيحة، وكيف لها أن تواجه العصر الحديث بعلومه وفنونه . ولقد واجهوا مشكلة العامية وشقوا بها كما شي أسلاف لم من قبل؛ ولقد انصرف اههامهم بهده المشكلة إلى أن ينظروا في العامية ويكتبوا في موادها وتاريخها اعتقاداً مهم أن ذلك شيء عملهم عليه عنايتهم به والفصيحة ع . ولاأود تحملهم عليه عنايتهم به والقصيحة ع . ولاأود أن أقول والفصحي وأنتى لنا هذه الفصحي ونحن نلوك عامية مرذولة ؟ لقد وصل الأمر ونحل الأمر الحامة في خطبة صلاة الحمعة يستعمل في خطبته ويقول :

« إن العناصر الكفوة (كذا) على مستوى المسئولية » . وقوله : « إسم ينطلقون من أرضية صلبة » ومثل هذا كثير غيره . ولست أجنبه اللحن الذي يعرض لكثير من ألفاظه . لقد أشار ابن جبر الرحالة المعروف إلى شيء من ذلك منذ قرون عدة .

أعود إلى العامية العراقية المعاصرة فأقول : إن جمهرة من أهل العلم في عصرتا قد كتبوا

فيها وليس ذلك تعصباً لها ودفاعاً عنها ولكنه اجباد منهم فى أن ذلك بخدم القصيحة الني هي الغاية المرجوة . لقد كان بين هولاء فلان وفلان من صفوة الأسرة الآلوسية الشهيرة، وكان بين هولاء الزهاوى والشبيبي والرصافى وهم جلة العلماء والشعراء . وقد سبق هولاء الرجال الشيخ الطالفاني والسيد مصطفى الحليل الكرخي والسيد عبد اللطيف ثنيان والأب المكرخي والسيد عبد اللطيف ثنيان والأب أنستاس مارى الكرملي وغيرهم . ولا نشك أنستاس مارى الكرملي وغيرهم . ولا نشك في أن هذه الصفوة من العلماء قد شاركوا مشاركة جادة في خدمة العربية القصيحة قبل اهمامهم بهذه العامية .

لقد تناول هولاء ألوان العامية بالبحث والدوس من شعر ومثل وأساليب وألفاظ . ولقد بلغ من عناية أحدهم وهو عبد اللطيف ثنيان أن صنع معجا للألفاظ العامية البغدادية . ثم خلف من بعد هولاء نفر استأنفوا العمل مهم: الشيخ جلال الحنى وعبدالر حمن التكريتي وغيرهما .

وفستطيع أن نلمح فى العامية العراقية ثلاثة أتماط هى :

النمط الحنوبي والنمط الأوسط والنمط الشهالي .
وفي كل واحد من هذه نتين أنه يشتمل على
لون حضرى وهوما يعرف به أهل الحواضر،
ونمط وبني قروى . ولا نغفل أن يكون في
النمط الحنوبي لون بدوئ يكبين في البسادية
الحنوبية التي هي ليصق بمشارف القسرى \_

والأوباف الحنوبية : ومثل هذا واضع كل الوضوح في النمط الأوسط والنمط الشهالي : ولعل من العسر علينا أن نصل إلى خرائط واضحة في الأطلس اللغوى الذي يبرز هذا التوزيع الحفراني ؛ وذلك لتداخل هذه المواد من حيث الحصائص اللغوية أصواتاً ودلالات .

ومن المفيد أن أشير إلى أن لغة بغداد العامية شيء لا مكن وصفه وضبطه لأن هذه المدينة الواسعة قد التقت فيها عناصر شي من حضريين من الحواضر العراقية المختلفة وقرويين وبدو وعناصر أخرى غير عربية . ولا أريد أن أغفل ذكر الدواسة التي صنعها المستشرق الفرنسي لويس ماسينيون ونشرها بالفرنسية منذ أكثر من خمسين سنة ثم ترجمها قبل أكثر من خمسين سنة ثم ترجمها قبل أكثر من عشر سنوات الدكتور أكرم فاضل من عشر سنوات الدكتور أكرم فاضل من عشر سنوات الدكتور أكرم فاضل العراقي ، وهذه الدواسة قدعة قد تكون غير واقية بالمطالب العلمية في عصرنا هذا . إنها تقصر في كثير من الضرورات اللغوية :

ثم إلى أستطيع أن أقول : إن جمهرة هذه الأنماط تمثيل إلى التقارب ، وذلك بفصل الاتصال بين أهل هذه الأقالم بسبب شيوع وسائل النقل المختلفة وبسبب تبدل أنماط الحياة الحديدة التي تقتضي السفر والتنقل . ثم إن هناك ما ندعوه بد و وسائل الإعلام ع ـ وما تفرضه من نمط لغوى عميل مهذه الأنماط إلى أن تكون متقاربة بعضها من بعض .

ولا نغفل عامل التعليم فالمدرسة قد قرّبت بين هذه اللهجات وجنحت بها إلى الفصيحة. وقد دفعت بدفعة من طلابي وهم من بيئات مختلفة في الشمال والوسط والحنوب من العراق

وطلبت إليهم أن يضبطوا الألفاظ الفصيحة التي دخلت في لغات المدن الصغيرة والقرى والأرياف. لقد انهوا في استقرائهم إلى نتائج مفيدة كل الفائدة: وحسبك أن تعلم أن كلمات كثيرة نحو : البرنامج والحفلة والاحتفال والاجتماع والحاهير والحاهيرية وغيرها هي من ألفاظ أهل القرى الحنوبية مثلا وهم سكنة الأهوار: ولقد كان هؤلاء قبل أربعة عقود من السنين منقطعين كل الانقطاع عن كل ضرب من ضروب الحضارة:

وربماكان من العسير على الموصلي مثلا أن يُفهم ساكني الأهواز ما يريد ، كما لايقهم الموصلي تفسه ما يدرج بههولاء الحنوبيون. ثم ما حال العربية القصيحة اليوم مع هذه العامية ؟

أقول إن الفصيحة ، كما يعلم الأسائدة الأجلاء ، قوة تجعل منها أداة فاعلة لاتكتنى بالمقاومة والوقوف ، فهى لاتنحسر أمساء العامية : ولقد رأينا أن العامية قد أخسات الكثير من الفصيح ومازالت تأخذ منه كل يوم . وقد يكون هذا الفصيح مفروضاً علما ، غير أن الفصيحة تعانى من مشكلات كثيرة أهمها أننا مازلنا نجهل الكثير من وسائل تعلم هذه أهمها أننا مازلنا نجهل الكثير من وسائل تعلم هذه لا علاقة لها باللغة يقرؤها الطالب فيضيق باللغة ولا سيا نحوها . وكأن النحو مادة ذرعا فلا تنخل في سلوكه اللغوى . ومن تم لا علاقة الفصيحة ويتردد هذا الغط من يشيع اللحن والحطأ ويصيح هذا اللحن والحطأ المسوع ، وكأن في أنفسنا ميلا إلى الخطأ المسوع ، وكأن في أنفسنا ميلا إلى

الآخذ به بل بهم. إلى هذا الآخذ نحن الذين ندعو إلى القصيح ..وبذلك تكون لغة جديدة هي العامية القصيحة،أو بعبارة أخرى هي العامية الحديدة.

أليس من العامية أن تشيع النسبة إلى الحياة فتكون وحياتي ، وتسود حتى ليخيل إلى عضو مجمعي من أساتذة الأدب أن يكتبها في مقالة له تشرت في الحزء السادس والثلاثين من مجلة مجمع اللغة العربية في القاهرة وسيمت بد و الحركة الانقلابية الآخيرة في نظام الشعر العربي ،

لقد قال في الصفحة الثامنة والستين د . . . . . أولا الحالات الحيانية . . . . .

كأن هذا المجمعي المرجوة له الرحمة بجهل و الحيوية ، وهي النسبة الصحيحة الفصيحة إلى الحياة . ولا أريد أن أقف على قوله في أول هذه المقالة و الغرض الرئيسي ، ؛ كأن الغرض منسوب إلى رئيس من الرؤساء وقد فاته أن و الرئيس ، وهو وصف هو الصحيح المطلوب، وبذلك بغي عن هذا المنسوب خطأ المالرئيس، وذلك أن العربية تحول الاسم إلى النسبة ؛ تحو فلان المصرى وفلان المعرى وفلان البغدادي .

ومن نماذج هذه الأوهام الحديدة التى وُسمت مها فصيحتنا الحديدة التى كادت أن تكون فصيحة عامية ما يشيع من كلمات

منسوبة إلى المفرد وحقهاأن تنسب إلى الحمع : يقال: الصراع الطبق وهو صراع بين الطبقات والقانون الكولى والعلاقات الدولية ، وهو القانون الدُّولى نسبة إلى الحمع والعلاقات الدُّولية نسبة إلى الحمع والعلاقات الدُّولية نسبة إلى الحمع أيضاً.

والمراد هنا الجمع؛ فالقانون يسرى على الدُّولجميعها لا على دولة واحدة، والإشارة إلى الجمع هي المتطلبة :

وكأن هذا الذي استساغ هذا الأسلوب فنسب إلى المفرد قد اعتمد على كتب النحو المدرسية فلم يتجاوزها إلى استعال الفصحاء ، وفاته أن ليست اللغة محكومة بقاعدة صرفية، وقد اقتضت الحاجة أن ينسب إلى الحمع واللغة يسر لاعسر . ألم يكسع في كتب الرجال: فلان الطوابيق وفلان الحلودي وفلان الجاري وفلان الإبرى وعلى هذا جرى أبو الفتح عمان بن جي فسمى كتابه و التصريف الملوكي ، ومساذا يقال في استعال يذهب إليه هذا الكوى الكبر ؟

ثم أليس من العامية الحديدة أن يونث «البلد» و « الرأس » وهما مذكران؟ وقد سمعتهما أمس الحمعة في خطبة الصلاة . قال الحطيب : « متلون البلدويدمرونها » .

وقد نسيت الحملة التي وردت فيها كلمة و الرأس ؛ مؤنثة : أليس هذا من زحف العامية المصرية على الفصيحة ؟ وبذلك تهيأ لنا نمط جديد هو الفصيح العامى .

لعل القارئ يقول : إن هذا فى لغة مصر العامية المعاصرة وليس فى العراق .

والحواب عن هذا هو كالآئى : إن شيئاً مثل هذا يكون فى العامية العراقية، وقد غزا الفصيح أيضاً ومنه والبطن، مونثاً وهو مذكر ، و و السوق، مذكر وهو مونث. ومثله البئر والساق وغيرها كلها صارت مذكرة فى اللغة المحكية وفى الفصيح الحسارى على السنة المتكلمين وفى كتاباتهم.

ولابد من رجعة إلى النسبة ؛ إنى أسمع من محطة الإذاعة في بغدادو أقرأ في الصحف كلمات هي : والتصفوية فسبة إلى و التنمية ، والتصفوية فسبة إلى و التصفية ، ثم قالوا : والتسووية ، فسبة إلى و التسوية ، وقد كان الناس شيء نسبة إلى و التسوية ، وقد كان الناس شيء من هذا في مطلع هذا القرن درجوا عليه فتسبوا مثلا إلى و التربية ، فقالوا : و عملم التربيقي ، وقالوا : و عملم التربيقي ، و التربية ، وقالوا : و عملم التربيقي ، و التربية ، وقالوا : و عملم التربيقي ، و التربية ، وقالوا : و عملم التربيقي ، و التربية ، و التربية ، و قالوا : و عملم التربيق ، و التربية ، و قالوا : و عملم التربيق ، و التربية ، و قالوا : و عملم التربيق ، و التحمل التربيق ، و التحمل التوبيق ، و التحمل التحم

أقول : إن في العربية سعة وفنونا من الاستعال فإذا تتعسر بناء من الأبنية أو ثقل أسلوب من الأساليب صار المعرب إلى شيء آخر. أليس مهلا أن نلجأ إلى أسلوب الإضافة فتقول : و أنظمة التسوية ، بدلا من والأنظمة التسوية ، والإضافةتو ديمايؤديه أسلوب النسب وبذلك نتخلص من الثقل البغيض الحاصل من اجماع الواوين في حشو الكلمة الواحدة وهو والتسووية ».

ومن سطوة العامية وجورها على الفصيحة الحديدة أن قانوناً صدر فى العراق لاحتساب مدة الدراسة التي يقضيها الموظف الذي ترك وظيفته بسبب الالتخاق إلى معهد أو كلية وبعد أن أنهى الدراسة عاد إلى وظيفته . فكيف تحتسب هذه المدة فى الحدمة التقاعدية ؟ وماذا جاء فى هذه المادة القانونية ؟

لقد جاء فيها: و تحتسب المدة الأصغرية . التى يقضيها الموظف فى الدراسة للحصول على شهادة من الشهادات ، أى أنهم احتسبوا أصغر مدة تتطلبها الشهادة مطروحة منها أشهر العطلة الصيفية الأخيرة مثلاً.

أقول: إن هذه والأصغرية وهي صفة إلى المدة مظهر من مظاهر العجمة بل غيبة المنعاحة لقد لحأوا إلى النسبة حتى يبيأ لم مها أن تكون الكلمة صفة ، وفاتهم أن الصفة المصيحة المتطلبة في هذا الاستعال والمدة الصغرى عمونت وأصغر عمفيدة التفضيل المعظوب ، ولا حاجة الى هذه النسبة الى الحالت الاستعال إلى تمط عامى أعجمي ومثل أحالت الاستعال إلى تمط عامى أعجمي ومثل هذا ما يقوله كبار السياسيين وينشر ، قولم في الصحف و الدولتان الأعظم ع فأين من النحو العربي في موضوع مطابقة الصفة من النحو العربي في موضوع مطابقة الصفة من النحو العربي في موضوع مطابقة الصفة الموصوف ؟

هذه عامية جديدة ما أريد لنفسى أن أتوسع فيها . ولولاحرصي على الوقت لأقضت

فيها أيمًا إفاضة وبذلك يتبيأ لى معجم صغير أدعوه و معجم الفصيحة العامية » .

ولا أرانى شديداً أحجرُ على المعربين وأضيت عليهم ، ولسنا وحدنا ، نحن أهل الحفاظ على الفصيحة ، في سلوك هسذه السبيل ، ولنا في غيرنا من الأمم الغربية أسوة حسنة .

لقد صدر فى العراق فانون سلامة اللغة العربية للحفاظ عليها من عائلة العامية. وما أظن أن غير العمل الجاد المنظم عاصم لهذه اللغة الكريمة .

ولئن أطلت عليكم فأسرفت ؛ فعذيرى سياحة وكرم فيكم ، والسلام طبيكم :

> ايراهيم الساموالي مصو الجمع الراسل من العراق



### موسوعة أعيبا للقرالثاني عشرالهجري لليكتوراسحاق يستالحسينى

ا تعرى ظاهرة خليقة التأمل من ثلاثة جوانب:

الأول: تعاون عدد من علماء القرن الثائي عشر الهجرة ف تصنيف وموسوعة ، لتراجم معاصرتهم :

الثانى : دحض زعم سمعناه مفاده أن العقلية العربية فردية لاتتعاون ولاتتآلف ه

الثالث : غزارة التراث الإسلامي الذي مازال محجوبا عنا .

وهذه الأمور حفزتنى إلى تقديم هذا البحث إلى مجمعكم الموقر .

قطب الرحى في هذه الموسوعة محمد خليل المرادى اللمشقى صاحب و سلك الدرو في أعيان القرن الثاني عشر ، · (\*17+7-11YF)

رغب الرادى في أن يشرك عدد من علماء الأمصار الإسلامية في تصنيف وموسوعة، تضم تراجمالأعيان من شعراء وفقهاء وعلماء ، كل في بلده وفي حدود مايصل إليه علمه .

يقول الحبرتى دكان ــ الموادى ــ مغرما بصيد الشوارد وقيد الأوابد واستعلام الأخبار وجمع الآثار وتراجم العصريين على طريق المورخين وراسل فضلاء البلدان البعيدة ووصلهم بالهدايا والرغائب العديدة والتمس من كل جمع تراجم بلاده وأخبار أعيان أهل القرن الثاني حشر (١)

وكرر هذا القول عبد الرزاق البيطار (۱۲۵۰ – ۱۲۳۰ ) فی کتابه ( حلیة البشرقى تاريخ القرن الثالث عشر ) اللي طبع أخبرا في دمشق يعناية المرحوم الشيخ بهجة البيطار، ولاأستطيع أن أجزم بمزيدأ

 <sup>(</sup>a) انظر التعقيبات على البحث في محاضر جلسات الدورة الرابعة والأربعين (جلسة الاثنين ١١ من ربيع. الآخر سة ١٣٩٨ - ٢٠ من مارس (آذار سة ١٩٧٨)

<sup>(</sup>١) وردت النقلة في حوادث سنة ١٢٠٦ عند ترجمة المرادى ﴿ وآثرنا الإشارة إلى التاريخ بدلا من سفحات الكتاب لتعد طيعاته .

المرادي بالمراسلة ، لذا أعرض المولفين بالتسلسل التاريخي .

راسل السيد محمد مرتضى الزبيدى ، صاحب تاج العروس ، فى أثناء مقام السيد فى القاهرة التى قدمها سنة ١١٧٦ هـ سنة مولد الحبرتى - «والتمس منه أن بجمع نراجم المصريين والحجازيين ومن للأستاذ الوقوف على ترجمته وحاله من أهل الأمصار ". فأجابه الزبيدى لطلبته وشرع فى جمع المطلوب بمعونة تلميذه المقرب إليه ، عبد الرحمن الحبرتى - وكان يومذاك فى عبد الرحمن الحبرتى - وكان يومذاك فى العقد الثالث من عمره أو نحوذلك .

وتابع المرادى السيد الزبيدى بالمراسلات وأتحفه بالصلات المترادفات كي ينجزوعده . ومن ذلك رسالة مؤرخه في آخر ربيع الثاني سنه ١٢٠٠ هـ أثبتها الحبرتي في كتابه (عجائب الآثار في التراجم وألاخبار) في حوادث سنه ١٢٠٦هـ:

وكانت حصيلة ماجمعه الزبيدى عشرة كراريس رتبها على حروف الهجي وسهاها ( المعجم المختص ) ذكر فيها شيوخه ومن أخذ عنه أو جالسه من رفيق وصاحب من أهل الروم والشام والحجاز والسودان.

وتوفى السيد الزبيدى سنة ١٢٠٥ ه. وكانت أوراقه محتوما عليها . وعندما وصل نعيه إلى المرادى بادر إلى إرسال كتاب إلى الحبرتى على يد التاجرالقباقيبى يستدعى تحصيل ماجمعه الزبيدى من أوراق وضم ماجمعه الحبرتى نفسه وإرساله إليه ، وسبب كتابته الحبرتى ماعلمه من أن الزبيدى ترجمه وذكر أنه أعانه على جمع التراجم .

وجمع الحبرق الكراريس ونظر فيها فوجدها الناقصة وفيهابياضات كثيرة الوقرأ التراجم فلم ترقه "لأن غالب مافيها آفاقيون من أهل المغرب والروم والشام والحجاز والسودان والذين ليس لهم شهرة ولاكثير بضاعة من الأحياء والأموات ، وأهمل من يستحق أن يترجم من كبار العلماء والأعاظم وتحوهم".

و بهض الحبرتى بالعمل، فجمع ماكان سوَّده وزاد فيه، وهم تراجم فقط دون الاخبار والوقائع.

وفى أثناء ذلك ورد عليه نعى المرادى، ففترت همته وطرح الأوراق فى زوايا الإهمال مدة طويلة ، حتى كادت تتناثر إلى أن حصل عنده ياعث من نفسه على جمعها مع ضم الوقائع ، والحوادث المتجددات على هذا النسق .

وذكر الحبرتى أمرين خليقين بالتنويه:
الأول أن المرادى ﴿ هُو السبب الأعظم
الداعى لحمع هذا التاريخ على هذا النسق».
والثانى أنه لم يعرف مافعل الدهر بتاريخ
المرادى – سلك الدرر فى أعيان القرن الثانى
عشر – بعد وفاته ، الأمر الذى يفهم منه
أنه لم يطلع عليه لغاية ستة ١٢٠٦ ه . نقول
ذلك لأن ﴿ D.B. Macdonald »

كاتب مادة الحبرتى فى دائرة المعارف الإسلامية يذكر أن الحبرتى نقل من كتاب السلك الدرر، . وعبارة الحبرتى وردت فى الحزء الثانى من كتابه عند ترجمة المرادى

فى حوادث سنة ١٢٠٦ ه. ونذهب إلى ننى النقل، اللهم إلا إذا حدث بعد ذلك التاريخ . ويقول Macdonald أيضا : ولعل هذا الكتاب — سلك الدرر — أوحى له بالناحية الحاصة بتراجم الوفيات ، ونقول : ثبت أن المرادى هو السبب الأعظم الداعى لحمع عجائب الآثار ؛ فما كان الأمراعاء وإنما هو تكليف كما ذكر الحبرتى .

ومن الإنصاف أن تثبت المجبرة مأثرتن:
الأولى أنه لم يقلد المرادى في مهجه ؛ فلم
يقتصر على التراجم وإنها أرَّخ للحوادث
مدخلا التراجم في إطارها التاريخي . وهو
وإن لم يكن مبتكرا في هذا المنحى السلم فقد
فطن إلى فائدة الربط من الحوادث والتراجم ويزيد في ضعف التراجم المنفصلة عن
التاريخ ترتيبها أنجديا بدلا من أن ترتب
حسب الطبقات ، كما فعل بعض مؤرخينا
القداى :

والمأثرة الثانية استقلاله فى الرأى ونقده شيخه الزبيدى فى تراجمه – كما أسلفنا القول – وإن كنا لانستطيع أن نتثبت من صحة نقده .

بقيت مسألة ينبغى أن نئبتها : هل أفاد الحبرتى من تراجم شيخه أو من بعضها ؟ إن قوله: ( غالب مافيها آفاقيون) يدل على أن بعضها لغير الآفاقيين . ويلاحظ أن الحبرتى لم يذكر مصادره، ولوفعل لتحققنا

من الحواب. ولكنا لانستبعد إفادتهمها . فقد جمع أوراق شيخه ونقل بعض الرسائل التي جرت بيله وبين علماء عصره،مثل الشيخ محمد بدير والمرادى:

وثالث المولفين الذين حرضهم المرادي على التأليف الشيخ حسن بن عبد اللطيف الحسيبي مفي القدس . فقد ذكر الحسيبي في آخر محطوطة (أعيان القدس في القرن الثاني عشر) أنه كتبه استجابة لطلب المرادي وقد عرنا على الرسالة التي بعث بها المرادي المي الحسيبي في بيت المقدس . وفيها يذكر المرادي أنه كلف شخصا آخر بكتابة التراجم ولكن ماكتبه لم يف بالمراد، فعهد بالكتابة إلى الحسيبي . ولم أتثبت من تاريخ الرسالة بسبب الحسيبي . ولم أتثبت من تاريخ الرسالة بسبب ما أصابها من عطب و

وكتاب الحسيني على جانب كبير من الفائدة في تاريخ بيت المقدس ، لأنهيأتي بعد (الأنس الحليل في تاريخ القدس والحليل) لقاضي القضاة مجير الدين الحبلي الذي وقف عند سنة ٩٠٠ هـ .

ترجم الحسيني لنحو ستة وأربعين رجلا من أعيان بيت المقلس ، من شعرائها وفقهائها وقضائها . ومع أنه لايوتني إلى مرتبة سلك الدرر أو عجالب الآثار،مادة وأسلوبا ، فإنه يتم في موضوعه .

وجدير بالذكر أن الحسيني درس على الزبيدي عند زيارته القدس سنة ١١٦٧هـ ني

طريقه من الحجاز إلى القاهرة . ويذكر الحبرتى أن الزبيدى ألف للحسينى أرجوزة في الفقه . ورعا كانت هي الباعث على عنايته بالفقه . وقد كان له فيه باع طويل حقا . وعندنا فتاواه كاملة ، وهي تدل على اطلاع واسع وحسن نظر ،حتى أن شيخه عمد بن بدير كان من جملة من استفتاه . وتولى الحسينى الإفتاء في الديار القدسية نحو وتولى الحسينى الإفتاء في الديار القدسية نحو غدد التافلاتي صاحب المرتبة العالبة في عمد التافلاتي صاحب المرتبة العالبة في الأدب والفقه والمنطق .

ونسأل: هل أرسل المرادى رسائل إلى على علىاء العراق والمغرب العربي حاضا على ترجمة أعلامهم؟أرجح ذلك وإن كنا لانملك البينة . أما هو فقد ذكر أنه كاتب العلماء في البلدان التي لم يرها . لذا مهاه « أخبار الأعصار في أخبار الأمصار » ، ثم شاع باسم « سلك الدرر في أعيان القرن الثاني عشر » .

ولعل صلة غير مباشرة وجدت بينه وبين الشيخ أبى راس محمد بن أحمد الناصرى الحزائرى المتوفى قبل الحبرتى بقليل .

فقد درس الناصرى على الزبيدى فى القاهرة، وألف كتابا سماه السيف المنتضى فى مارويته بأسانيد الشيخ مرتضى ، وأجازه الزبيدى ووصفه بالحاحظ، وألف أيضا

كتابين هما « عجالب الأسفار وله لف الأخبار » و « إقبال التأسيس مما وقع سيقع مع الفرنسيس » . إن اسمى حكتابين قريبان من اسمى كتابى الحبرتى . في الكن المدهش أنه لم يذكر الحبرتى ولا الحبري ذكره (١)

ونسأل : ما الذي حفز المر دي إلى التفكير في هذه الموسوعة مع أنه كان أصغر الأربعة سنا (١١٧٣ – ١٢٠٦هـ) ؟

يبدو من المقدمة الموجزة في صدر سلك الدروية أن الباعث الأول كان دينيا، إذ ذكر أنه وألف في التاريخ الكبار من العلماء المؤلفات العديمة المثيل، لأن العمدة في تقل أصول الدين على الحرح والتعديل بي لذا صرف المزدخون همهم إلى جمع الأخبار ونقل المناقب وحفظ الآثار . ويبدو كذلك أنه كان مولعا بالتاريخ منكبا على جمع الديني الدواوين الأخبارية فاجتمع الباعث الديني الدواوين الأخبارية فاجتمع الباعث الديني قد أهملوا تراجم عصرهم بهض هو بالمهمة قد أهملوا تراجم عصرهم بهض هو بالمهمة وجمع التراجم من الكتب ومن أقواه الناس وجمع التراجم من الكتب ومن أقواه الناس واستكتب العلماء ليأتي التاريخ شاملا الكثير واستكتب العلماء ليأتي التاريخ شاملا الكثير واستكتب العلماء الإسلامية ه

على أن نهج المرادى والحسينى والحبى قبلها يوحى أنهم أرادوا رسم الصورة المثالية للرجال ليكونوا قدوة حسنة للناس . ولوكان

 <sup>(</sup>١) اعتادنا في علما على بحث الآب القاسم سعد الله أستاذ التاريخ الحديث بجاسمة الجزائر فشر في كتاب ( تموة عبد الرحمن الجبرتي وعصره) صادر عن جاسمة عين شمس سنة ١٩٧٤ .

القصد ترجمة الحال على ماهو عليه لوجب أن تكون الصورة أكثر انطباقا على الواقع ، ولوجب كذلك أن توضع الصورة فى إطارها التاريخي .

وعلى كل فإن نقد كتب التراجم ينبغى أن يتسع حتى يشمل مؤرخى العصور السابقة وهو مللم أقصده فى هذا البحث .

وحسينا أن نظهر الترابط بين هولاء المؤرخين واشتراكهم فى تصنيف أول موسوعة فى تراجم الأحيان ، الأمر الذى يدفع

بمة الفردية ويوكد أن العمل الحاجي عرف رخم صعوبة الأسفار وعسر الطباعة والعبرة في الموسوعات الفردية قيمها الذائية ولا يضر أحداً من علمائنا القداى أن تكون له همة وجاعة عمن الناس عكا نرى في ناريخ الطبرى ومحيط الفيروز ابادى ولسان ابن منظور وتاج الزبيدى وطبقات السبكى وتاريخ ابن عساكر عواضراها من الشوامخ في تاريخ الفكر الإنساني قاطبة على الفي تاريخ السامين وحدهم و

اسحاق موسى الحسيني عضو المجمع



## اللغة والواقع للدكتورمحب عزبز المحبث بى

هذا العرض أن يقدم غرض لخم الجزء الأول

من معجم فلسني يسمى: و المعن فى مصطلحات الفلسفة والعلوم الإنسانية، ورجائى أن ينال من نقدكم قدر ما سينال من رضاكم . فالرضا تشجيع بحفز بالعامل إلى الاسترسال فى العمل . أما النقد فيفرض على المولف أن يراجع الحطة ويصلح الاعوجاج:

استعان المعين ، مجهود مجمع اللغة العربية بالقاهرة ومجمع دمشق الموقرين ، ويود أن يسترسل في مهمته ، مسترشدا محمر اتكم ونصائحكم ، خدمة للأجيال الآتية :

\* \* \*

اللغة منظومة ضرورية للحياة ، وإن كانت مستعصية على الفهم ، تلك هى الإشكالية التى دفعت بى إلى المحاولة التى مأحدثكم عنها اليوم :

هذا الشيء المنسق المعجز الذي نطلق عليه لفظ (لغة) ما هو؟ إنهيستعبدناإذيرعمنا علىأن تتحدث، وأن تتحدث

طبقا لإطار ولقواعد اختيرت فى غيبة عنا . نتعامل معه وبه ، رغم أنه نسق مفروض علينا من الخارج •

يبد أنه يقال: (كاتب)، و (شاعر مبدع) و (صحافي مجدد) وكلها أنعات تقتضى مسبقا، حرية التصرف في الوسائل التعبيرية التي يحصل بها الابتكار والإبداع والتجديد. إن اللغة أداة، وفي نفس الآن سرومنظومة. وهذا هو الإشكال الذي يزعزع العقل، وتلك هي الإشكالة التي ينطلق مها التفكير.

إن النجار لا يقدر أن يفعل بالمطرقة إلا ما صنعت من أجله ، أي الدق على رووس المسامير ، فلا عكنه أن ينشر الحشب بالمطرقة . لكن بما أن العجارة الحديثة قد دخلت عصرها الذهبي الهائل (لأنها جددت أشكال الأدوات لتكييفها مع الحاجة الضخمة الحالية ) أصبح النجار أكثر قدرة على الابتكار والتجديد في مهامه واتسع نطاق صناعته .

 <sup>(•)</sup> انظر التعقیبات على البحث فی محاضر جلسات الدورة الرابعة والأربعين ( جلسة الاثنين ١١ من ربيع الاعمر سنة ١٣٩٨ه – ٢٠ من مارس ( آذانو ) سنة ١٩٧٨م )

اليومية :

كذلك نحن المستعملين للسان العربي ، إننا مطالبون بأن نعى الأوضاع المتغيرة . فأمامنا قضايا مصبرية تضخم ، يوما بعد يوم ، المسؤولية الملقاة على ضميرنا .

فكيف نبلورها لنجعلها واعية ؟كيف نستطيع مصارعها بالعدة الثقافية والمادية ، مجندين القوات الشعبية بتعمم التعلم ؟

فإما أن يكون اللسان العربي عونا أساسيا في المعارك ضد التخلف نحروه فنتحرد به، وأما أن نتركه طريقا صعب المرور : فإذا لم نقصد عاجلا لإصلاح ما بجب إصلاحه بقيت المشاكل في تكاثر مستدم : فما العمل؟ جوابا على الأسئلة نقول :

يجب أن نحرك اللسان العربي بوضع الحركات على الحروف ، يقال عن اللاتينية وعن الإغريقية القديمة إلهما لغتان ميتنان ، نعم ، الواقع يؤكد ذلك ويرفضأن نلصق الموت باللغة العربية ، ألا نكتب بها بل نتحدث بها في بعض الحالات ؟ إنها إذن حية ، ولكن بنوع خاص من الحياة فالمريض في حالة التبنيج هو إيضا حي ، وإن كان في غياب بلا حضور فعلي :

اللغة ، كل لغة ، على مستوى المتحدثين البها ، فللسان العربي أمجاد وجولات في تاريخ الفكر والفئون والحضارة الإنسانية الانه كان محمل وسالة تسهم في الممارسات

فاللغة التي تمتع بالمرونة والدقة تنفتح على ضرورة الحياة ، وبالتالى تسهم فى تقدم الحضارة فالإنسان يتحضر باللغة ، واللغة تسهم فى الحضارة بفضل الإنسان .

إن الإنسان في المحتمع العربي المعاصر إنسان متثبتي محاصر في مجتمع متخلف مجتمع الحرمان والاستلاب ، ولن نستطيع التغلب على التشيشيء إلا بتغيير المحتمع العربي من فكر الاجترار إلى فكر قاعل بلغةٍ تساير التاريخ ، لللك عبب أن نبي وجدانا يقظا قادرا على النقد الذاتى ، فالنقد الداتي سيطلق المخلصون الواعون صيحة الاتهام ضد الدين يعاكسون حيوية اللسان العربي ، مجمدونه في عالم كل ما فيه يتحول ويتطور فباسم الهيام باللغة العربية يعانقونها حتى مختقوا علمها الأنفاس . لقد أدخلوها في غيبوبة وومن الحب ما قتل ، إن كل حديث كلام عن قضية وليس مجرد حركة لذائها . فلا كلام دون قصد . وللكلام الهادف المفيد حجم يأخذ حظا من المكان ومن الزمان بحب ألا يتعداه . إن الحشو ينزل بالكلمات منزلة الدرك ، فثلا كلمة ، أستاذ ، عندنا تطلق بالمحان على كل من يتأبط جريدة ، بل نسمع داخل الحافلة قاطع التذاكير بخاطب

الراكب بالأستاذ، بما يفرغ اللفظ من محتو ا الحقيقي وبجعله فضفاضا ، بلا هوية :

من المسؤول عن هذا الوضع ؟

إن قوة اللغة وحيونها تكمن فى شيوعها مع أقصى ما يكون من اللقة . يبلغ سكان العالم العربى ١٥٠ مليون . فكم مهم يقرأ أو بكتب أو يتكلم بالعربية ؟

دوراللغة أن تعكس علاقات الناس بالواقع . فالحديث عنأى شيء يتحدد « من ... إلى ... » من متحدث إلى قارئ أو سامع . فلمن تؤلف الكتب و تطبع الصحف؟

إن نسبة القراء من العرب ضئيلة ٨٥٪ من الأميين ، ومن الباقى نسبة أقل من الغليل تلج عالم القراءة التثقيفية ، هذا هو الوضع : إننا لا نرغب فى المستحيل ؛ وإنما نطالب بقليل من الشجاعة : فبا أن اللغة تعبر عن الواقع وتقرب منه ، يلزمنا أن نعمل :

كل ما يقرب من معاصرة لساننا للواقع العربي ، وللواقع الحضارى، دون حجب أو ضباب، وأول عملية تمهد السبيل إلى ذلك هي أن نضع الحركات على الحروف .

الحروف إشارات مركبة ، ومن تركبيها تكتسب الدلالة . فماذا نفعل عندما نكتب بلغتنا العربية ؟ إننا نعطى نصف إشارة أو شيئا يوحى بإشارة ، فشلا «ب» غير كاملة ، قد تكون (ب ، أو ب ،

أو بِ ، أو بُ وتجوز إضافة التنوين أو الشدة مع كسر أو فتح أو ضم ، فكل حرف ببرز في حقل من التخميّنات. إن و بـ ٥ تفترض إمكانية على وجه التقريب . ومجوز أن نقول إن كلمة من أربعة أحرف 'ضع للطفل \$3 سؤالا على الأقل يُ من هناك تنقلب الأوضاع : فالطفل ، والقارىء عموما ، عوضا أن يتساءل عن المعاني بالألفاظ ، عجد نفسه هو المسؤول والألفاظ هي السائلة ا هكذا تتبدل الوظائف . وهناك ما هو أقطع من كون اللفظ يصبح لغزا ، يجب على القارئ فكه ، وأن كل حرف من حروف اللفظ يتحول بدوره إلى سؤال : إلى لغز . فالقدرة الإشارية للحرف تنعدم كلما جاء أبتر:أي بلا نقط أو بلاحركة : ذلك هو المعنى الحقيقي للإعراب الذي هو أساس العربية . فلأمر ما سميت الفتحة والضمة والكسرة والسكون وحركات وعلامات الإعراب ٥٥

إن انعدام الحركة العضوية هو الذي يعطل الحهاز ، فاختل الوظيفة العاميات تتقوى إلى حد يصعب معه التغلب على الأمية ، وعلى دوائق التعريب الصحيح :

ليتعلم الأطفال اللغة عن طريق السمم قبل الكتابة ، إذن دور الأذن والذاكرة دور مهم جدا . لهذا يجب لفت النظر إلى التأثير الحاسم الذي تتمتع به الإذاعة والتلفزة والأشرطة السيبائية . فلنستمع إذ

تعلیق علی مباراة لکرة القدم، بالقاهرة مثلا،
بین الأهلی والزمالك فکثیرا ما تدندن نی
آذاننا ألفاظ مثل (کول) و ه کورنر،
وه بنالتی ، وه أو فسای ، ... مع أن
هذه لیست ألفاظا نقیة تصعب ترجمتها ،
فاذا یعوق المذیع عن استعال (حارس مرمی)
فاذا یعوق المذیع عن استعال (حارس مرمی)
مرة فصاح اپنی : انظر یابابا هذا (کورنر)
فصححت له قل: رکنیة ، فکان جوابه
د إن التلفزة تستعمل (کورنر) وهل أنت
فصححت له قل: رکنیة ، فکان جوابه
أعلم من المذیع یا بابا ، ؟ طبعا آلا ، ابنی
عبرد أب ، أما الآخر فساحر مهر مهیمن علی
جهاز ینفذ ، مباشرة ، إلی الشعور واللاشعور
والی الذاکرة حین یصادف وعاء خالیا
فیتمکن !

إن اللسان العربي لقادر ، ومطواع إلا أن أغلبية أصحابه عاجزون ، مهجيا ، ويخافون من التطور ، أى من دينامية الحياة . فأحسن الكلام ليس الألفاظ المنمقة ولا الحمل الفصيحة بل إنه ، كما يعرفه الحاحظ ، ما كان قليله يغنيك عن كثير هومعناه في ظاهر لفظه و (البيان و التبيين). ولكي فصل إلى هأحسن الكلام الدقيق ولكي فصل إلى هأحسن الكلام الدقيق الحاضح ، بجب أن نحدد المصطاحات الواضح ، بجب أن نحدد المصطاحات

فى كل ميدان من ميادين المعرفة ، فهل لنا معاجم تعاصر الأوضاع الحالية ؟ نعم ، إلا أنها دون الحاجة ، فهى وإن كانت دسمة أحيانا ، بما فيها من مواد ، تبق ناقصة من حيث المبيع : حقا ، هناك محاولات وتجارب لتخطى هذا النقصان ولكها لم تعط بعد أكلها ناضجاً : وللبرهنة على ذلك ستقتصر على مثال واحد هو ميدان ذلك ستقتصر على مثال واحد هو ميدان الفلسفة ، التي هي موضوع و المعين » :

أول ما صدر في هذا المضار ، كتيب من مالة وعشرين صفحة ، يحتوى على مصطلحات بالقرنسية وأمامها ما يقابلها بالعربية ، وقد أنجرناه عام ١٩٦٠ (١) بيد أنه لا الحجم ولا الطريقة المتبعة كانا ملائمين للحاجة ، ومن هذا الكتيب انطلق و المعن ، الحالى ، متجنبا أكثر ما يمكن من من المفوات السابقة (٢) :

بعد ذلك صدر و المعجم الفلسني و ليوسف كرم ومراد وهبة ويوسف شلالة : هذا المعجم أضخم من سابقه وأكثر تعميقاً للشروح ويضيف إلى العربية والفرنسية ، المصطلح بالإنجليزية(٣) . لم يعط هذا المعجم عددا هاما من المصطلحات الحيوية ، وما أورده ليس مشكولا ، أى بالاحركات و

<sup>(</sup>١) ، مسئلمات فلسفية، المغرب ١٩٦٠.

 <sup>(</sup>٢) • م.ع . الحباني ( المعين في المصطلحات الفلسفية والعلوم الإنسانية ) ( فرنسي أنجليزي هوبي ) . ج١ ١٩٧٨ دار الكتاب ، الدار البيضاء .

 <sup>(</sup>٣) الطبعة الأولى، القاهرة، ١٩٦٦. وفي سنة١٩٧١، أصدر مراد وهية الطبعة الثانية مؤيدة ومنظمة ،
 في ٢٥٢ من.

ونشر المرحوم جميل صليبا معجا فى جزأين (۱) ، إنه عمل قيم ، كمعجم مراد : نوجه إليه نفس الملاحظتين السابقتين : المصطلحات العربية غير مشكولة وتفتقد فيه مفاهيم معاصرة :

وقام مجمع اللغة العربية بالقاهرة بنشر دفاتر المصطلحات الفلسفية ، انطلاقا من الأبجدية اللاتينية ، ومن هذه الدفاتر سيتحقق معجم هام ، نتمنى أن يصدر قريبا ؛ لما سيقدم الباحثين من عون ثمين :

اعتمد و المعن ۽ على المراجع السابقة وعلى غيرها ومع تقاير جهود أصحابها عمل على تجنب ما جاء فيها من أخطاء منهجية ، أو ما ظهر له أنها أخطاء وهذا لا منعنا من أن نصرح وتؤكد أن و المعن ۽ مليء بأغلاط وأخطاء أخرى جمة ، فماكل الحهود التي بذلناها سوى مواد سيعتمدها آخرون في تأليف المعجم المكتمل.

انطلقنا من أن الفلسفة وظيفة مجتمعية تواصلية . بقدر ماهى تأملية ، فبالدقة والوضوح ، وبتجنب الحشو ، بمكنها أن تقوم بدورها الذهبى المعرف من جهة ، وبدورها المحتمعي ، من جهة أخرى . ﴿ فكلم \* تركزت اللغة على الفضائل الثلاث السابقة ( الدقة ، والوضوح ، وتجنب الحشو ) ، أصبح

الجديث الفلسفي التزاما ، أى صار قادراً على الحروج من الاغتراب فى الضبابية التى تعزل بعض الفلاسفة عن مواطنهم ومعاصرهم . قبدون ذلك ، لن يستطيع الفيلسوف توظيف طاقتة الذهنية التأملية ، والتزامه المحتمعي ، كأفعال تربط الأصالة بالمعاصرة ، والمعاصرة بالشمول الإنساني :

أيها الأماجد : بعد أن عرضنا عليكم . باقتضاب الإشكائية التي انطلق منها ، المعين ، والغاية التي يرمى إليها ، يسرنا أن نضعه تحت أنظاركم :

إننا متيقنون أنه مادة خام لمن سيقومون بتأليف معاجم فلسفية مكتملة ، لغة ومهجا وطباعة ،

إن المعجم الفلسني النموذجي المنتظر في نظرنا هو الذي سيقوم على قواعد منهجية

ــ وضع الحركات على الحروث :

\_ أن عدد لكل مصطلح الحدر الذي الشي منه:

— أن يورخ له ، لأن اللسان ليس أعدية أو مجموع لهجات ، وليس هو ما فى القواميس : إن اللسان تاريخ وجد أن أمة عبر تطورات التاريخ؛ إنه إنسية الأمة فى مظاهرها التى تتحرك على الدوام :

<sup>(</sup>١) الحسيم الفلسقى ( عربى – فرنس – إنجليزى – لاتينى ) بيروت (دار الكتاب اللبناق ١٩٧٣ )

لقد آمنا بأن ترجمة مصطلحت علوم الطبيعية إلى العربية أمهل من ترجمة مصطلحات علوم الإنسان ، فهذة الأخيرة لبست بسيطة، فبرغم أننا بدأنا نعربا منذ قرن ونصف ، وبرغم أنه وضعت معاجم وقوائم لها، لم نتغلب بعد على فوضى التعبير في السيكولوجيا والسوسيولوجيا، والقلسفة واللسنيات ، فهل المشكل في عدم توحيد المصطلحات وتتسيقها ؟

لا نظن ذلك ، لأن الحامعات العربية قد أسست و المكتب الدائم لتنسيق التعريب في العالم العربي ۽ وقد مرت سنوات علي هذا التأسيس ، وبرغم حسن النية ، والجهود المبلولة ، والطاقات والإمكانية الى جندت في هذا المضار ، لم نصل بعد إلى النتيجة المتوخاة ، فما سبب هذا الوضع إذن ؟ لاشك أنه النقصان في المنهجية ، أولا هناك أسباب أخرى ، منها أن التنسيق يفترض الانطلاق من أعمال تامة جاهزة ، لكن الواقع أن الأعمال التي ألفت لم تصل بعد إلى النضيج : فهى إما قوائم بألفاظ عربية وما ارتآهالمؤلفون مقابلًا لها بالفرنسية أو بالإنجلنزية ، وإما غوائم لألفاظ أجثبية وما يظهر أنه يقابلها بالعربية. هلمالطريقة تتعارض معالبيداغوجيا المعاصرة .

إنها تكنفي بوضع لفظ أمام آخر ، دون تحديدكاف ودون تفسير وتدقيق بين المعاني المختلفة للفظ الواحد فللفظ معني أصلي ومعنى ( أو معاني ) اصطلاحية مثلا ومعنى ( أو معاني ) اصطلاحية مثلا

ترجمها بعضهم به تكيف، ، وهي ترجمة صيحة لكنها غير تامة (١) فجرى أن تكون الترجمة هكذا ؛

> تکیف: تکیف:

لأن (adaptetion) مصدر، إماله (adaptet) وإما له S'adapter : وأما له تناقص »، وعلم و « تعلم». فلا بد من مصدرين ،

إن adaptation تدل على عملية بذاتها . أو على عملية يراد منها تتيجة ؛ فإن اعتبرنا العملية في حد ذاتها لزم استعال تكيف أما الحالة الأخرى فالصواب هو تكييف,

بالإضافة إلى المشكلة السابقة، قد يو خد على
و القوائم ، أنها تعطى أحياناً أكثر من لفظ
لترجمة مصطلح أجني ، دون أن تكلف .
نفسها الاهتمام باللوينات الدلالية nuances عمد أى بالفروق الموجودة بين معانى اللفظ الواحد ، أو الألفاظ يظن أنها متر ادفات

<sup>(</sup>١) الظر هذا المعطلج في النصلة ١ من المبهم الفلسلي الذي بعدره مبسع اقتة السربية بالقاهرة.

نفيجة لما سبق ، من الطبيعي أن تاقى القوائم مدعاة للالتباس والغموض ، على أنها دائماً ناقصة ؛ ولتوضيح ذلك فلنتصفح قائمة صدرت عن المجلس الأعلى لرعابة الفنون والآداب والعلوم الاجتماعية أنه وقريبة العهد بالصدور . فلنفتح الصفحة الأولى من تلك القائمة .

فيرغم الجهود الطبية التي بذلت تثير القائمة بعض الملاحظات (كان من المتوقع أن تكون ، لأن مجال القوائم ليس هو مجال المعاجم).

— أول مصطلح هو (abduction) .
أعطى فى مقابله بالعربية « قيامس احتمال » دون شرح أو أمثلة تفسيرية ، وأغفلت القائمة أن القياس الاحتمالى نوعان :

معنى عام ، وهو قياس مقدمته الكبرى بقينية فى حين أن الصغرى ليست الاظنتية . وأما المعنى الخاصفهو ماجاء عند Peirce الذى جعل من abduction كل استدلال تكون نتيجته احتالية فحسب.

ملاحظة ثانية : إن المهجية لا تسمح بأن تكتب بداية كل الكلمات الفرنسية أو الإنجليزية بحرف تاج .

فن المعلوم أن أسماء الأعلام هي التي تبدأ خرف تاج وكذلك بعض المصطلحات التي لها معان خاصة مثل : histoire و Histoire

فالأول ﴿ تاريخ ، وهي عملية تدرين الأحداث بعض ترصدها ؛ إنها مهنة المورخ أما Histoire فجموع الأحوال المتغيرة التي تعترى الكائنات أو العالم ، وبالحصوص مجموع الأحوال التي تمر نها المحتمعات البشرية .

وتواجهنا فى القائمة لفظة (abhasa) وترجمتها بالعربية و أمهازا » .

ولم يصاحب ذلك تفسير أو شرح . فما هي الفائدة من إيراد اللفظ ؟

سالمصطلحاللتى يلى هو « abhéda » وترجمها أصحاب القائمة به « أجيدا » ، وبعد الترجمة يأتى التفسير بين هلالين : ( فلسفة هندية ) . هذه العبارة غير كافية لأنها بلا تحديد وبلا شرح . . . والقارئ لا يشم المعانى فى أظافره . فما فائدة قاموس لا يعين على الفهم ؟ !

ثم إن اللفظتين الأخيرتين غريبتان عن الميدان الفلسني الغربي، وعن الفلسفة الإسلامية العربية ۽

ولنقفز إلى مصطلح آخر فى اللائمة Absolu ولنقفز إلى مصطلح آخر فى الله المصطلح نصاب بحبرة ، لأن أوله مكتوب بحرف التاج ، فى حبن أن العرف الفلسفى يفرق بين التاج ، فى حبن أن العرف الفلسفى يفرق بين Absolu و absolu ، كذلك بين القائمة لا يقرقون ، كذلك بين

ولم يأخذوا بعين الاعتبار أن أداة التعريف تصاحب الأسهاء إذا دلت هذه على مذهب أو على جماعة ، فتتميز عن الصفات : والمطلق ، يخالف مطلق . فلابد ، كذلك من التمييز بين فلابد ، كذلك من التمييز بين absolu كنعت ، ماتى لفظ absolu كاسم . ومن جهة أخرى ، بأتى لفظ absolu كاسم . يكون إما نعتا ( adjectif ) وإما يكون إما نعتا ( adjectif ) وإما مطلقاً

ملاحظة أخرى ؛ الباحث الذي يدفعه الفضول إلى مراجعة معجم والالانده مثلا بجد أن لـ « absolu » التي عشر معنى ، في حين أن المجلس الأعلى لرعاية الفنون والإداب لا يعطى إلا معنى واحداً وغير دقيق ، لأنه قابل لأن يصدق على أى واحد من المعانى الاتنى عشر «

لقد أشرنا إلى أن هناك فرقا بس absolu و Absolu فالأول = مطلق، أما الثانى ( بحرف التاج ) فهو الكائن المطلق الذى يتمتع عطلقية مطلقة ، أى الله ونقف وقفة قصيره مع مصطلح آخر نختم به الأمثلة علامته المعلى المناقى المنطقى المنطقى

اخلف امتناسية المعنى المستحدث عند الوجو ديين

وعندهألبىركاموء ــعبث ٥ وقد راجت فلسفة

العبث وغزت ميادين كالمسرح؛ فهناك اتجاء 1 مسرح العبث 1 .

نقف عند هذه الأمثلة التي سقناها كليا من الصفحات الأولى بالقائمة ومن حرف ( a ) .

إن القوائم ، ماصدر بالمشرق أوبالمغرب عن مكتب تنسيق التعريب ، قد تعين على بناء المعاجم ، ولكن في حدود ضيقه لايساوى دخلها الجهود والطاقات المدفوعة .

فى عام ١٩٧٧صدر عن مكتب تنسين التعريب قائمة تحت اسم « مصطلحات الفلسفة فى التعليم العام، أربعون صفحة كلها بنفس المنهج ونفس النتائج.

فمتى نصل إلى المنهج القويم كى نحقق الغايات المنشودة ؟

· أساتذتي الأجلاء :

فوق عاتقنا جميعا ما جندتم في مبيل إتقانه ليستشعره العرب أجمعون؟ إن فوق رؤوسنا عالما يتموج بالألفاظ تضطرب وتهدأ ، تتموج وتتفرق ، تلتحم وتتمزق . ألفاظ تتزاحم لاقتناص المفاهيم ، والمفاهيم تراوغ إلى أن تقيدها التعابير الناضجة . وفق الله خطاكم في هذا الصراع المستمر وما توفيقنا إلا بالله ، وعليه نتوكل ، محمد عزيز الحبابي عضو المجمع المراسل من المغرب

### مِن أسْسَوَادِ الزيادة فالفسرآن الكريبم الأستاذ على لنجدى ناصف

مِعُولُ النحويون فيا يقولون عن الحرف الزائد: إنه يكسب الكلام الذي يحل فيه فضل توكيد، ثم لا أواهم بعد ذلك يتبعون بالبيان معاني التوكيد التي يفيدها هذا الحرف في في

معانى التوكيد التى يفيدها هذا الحرف فى مواقعه من أساليب الكلام ، مع تنوعها ، واختلاف مرامها ولا أدرى كيف يشرك التوكيد الذى يفيده الحرف الزائد هكذا على حاله من العموم والإبهام ، كأن ليس له سوى معنى واحد يؤديه ولا يجيد عنه فى كل مقام :

لقد قالوا: إن دمن، الزائدة في مثل قوله تعالى: ( ماجاءنا من بشير)(١) تنص على عموم الني نصاشاملا ، لا استثناء معه، ولا تخصيص فيه (١). ولكنى لم أرهم مثلا يبينون معنى التوكيد الذي تفيده دما، حين تؤاد بين الحار والمحرور في نحو قوله تعالى: (فيما رحمة من الله لنت لهم (١)).

على أن الزمخشرى – رحمه الله – قد عرض فى الكشاف لبيان المراد بالتوكيد الذى تفيده هأن الزائدة بعد هذا فى قوله تعالى فى سورة العنكبوت: (ولما أن جاءت رسلمنا لموطاسيي بهم وضاق بهم ذرعائ فقال : وأن صلة أكدت وجود الفعلين مترتبا أحدهما على الآخر فى وقتين متجاورين لا فاصل بيهما ، كأنهما وجدا فى جزء واحد من الزمان ، كأنه قبل : لما أحس عجيثهم فاجأته المساءة من غير ريث ، عبيتهم من قومه (٥) ، وتبعه فى ذلك خيفة عليهم من قومه (٥) ، وتبعه فى ذلك أبو على الشلوبين ، وقال مثل مقالته فيد (١) أبو على الشلوبين ، وقال مثل مقالته فيد (١) لكن أباحيان – كدأبه فى تعقب لكن أباحيان – كدأبه فى تعقب

الزمخشرى ، وتنبع آرائه بالتفنيد في أكثر

الأحيان -- لم يرثمه هذا الرأى ، ولا وقع من

موقع القبول ، ثم لم يجدما يدفعه به ــ فيما

يذكره ابن هشام - إلا أن يقول : وهذا

( • ) أنظر التعقيبات على البحث في محاضر الدورة الرابعة والأربعين ( جلسة الثلاثاء ١٢ من ربيع الآخر
 سنة ١٣٩٨هـ - ٢١ من مارس ( آذار ) سنة ١٩٧٨م )

<sup>(</sup>١) سورة المائدة : ١٩

<sup>(</sup>۳) سورة آل عران : ۱۵۹

<sup>(</sup>٠) الكفان : ۲ : ۱۷۹

<sup>(</sup>٢) المنى: ٢: ١٥

<sup>( 1 )</sup> سورة العنكيوت : ٣٢ .

<sup>(</sup>١) ألمنني : ١ : ٢٠ ، ٣١ .

الذى ذكراه - يعنى الزمخشرى والشلوبين-لا يعرفه كبراء النحاة (١)، كأن القول فى النحو واجتهاد الرأى فيه وقف على من يراهم كبراء النحاة ، فإذا عزب علهم حكم ، أوغم عليهم وجه - لم يجز إلا لمن كان مثلهم أن بتدارك لهم فوتا ، أو يوضح مهما :

ولم ندر من هؤلاء الكبراء الذين لم يشأ أبو حيان أن يذكر أساءهم أو اسم أحد مهم"، ولا أن يبين لنا ماذا عندهم من الرأى عن توكيد الزيادة عامة ، وزيادة وأن، بعد ولماء محاصة ، لتكتمل الصورة ، وتنجلي الحقيقة ؟ ، لعلنا نتبعهم فيا يقولون

على أن الحق – فيا يعهد الناس – ينصر أهله أبدا ، ولا يعدمه أن بجدمنصفا يشد عضده ويعلى كلمته، لهذا رأينا ابن هشام ينبرى لأبى حيان في المغنى فيرد قوله ويكشف ما في نقله عن الرمحشرى من لبس وتخليط (١).

وإذا كان أصحاب أبي حيان من كبراء النحاة لا يعرفون ما عرف الرعشرى والشلوبين من دلالة و أن بعد ولما ، في آية المنكبوت - فإنى مورد له ولهم آيتن أخريين زيدت في كلتهما وأن بعد ولماه ؛ ودلت على مثل ماقال الزعشرى وصاحبه :

فأما أولى الآيتين فقوله تعالى فى سورة يوسف: (اذهبوا بيقتميصي هذا فألقتُوه على

وجه أبي بأت يصر (٢) ، وتمضى بنا الآيات إلى قوله تعالى : (فلما أن جاء البشر ألقاه على وجهه قار تد بصير ا) (٢) ، فإذا وأن ، مزيدة في هذه الآية بعد ولماه وفي مقام لا محتمل أناة ولا بطنا ، لأن البشرى التي محملها رسول يوسف إلى أبيه ليست مما أليف الناس أن يستبشروا به ، ولكنها الأمر لا يُعلم له نظير سابق، ولا يترجى أن يكون له نظير لاحق ، إلا في طيف خيال أو حلم منام .

مسرتة يعقوب بصيرا ، وسبرى بوسف قرة عينه -يا بعدما نعى إليه، فحزن حى ابيضت عيناه من الحزن عليه ، وسبراه على حال لا كحال أحد من الرعية ، بل سبراه أميرا قد ولى حكما ، وأوتى سلطانا ، وسيلتئم شمل الأسرة بعد تفرق وشتات ، وستستقبل من أمرها يسرا بعد عسر ، وسعادة بعد شقاء .

فمَن غير حامل هذه البشرى يحترله أن يَحُدُ في رحلته الإسراع بطثا، والقرب بُعدا، ويود لو جاء أباه طيرا لاسعيا ؟ ومَن ذا يكون أسرع منه جريا بل أشد منه وثبا حين ببلغ طبيته، ويدنو من أبيه ليلتى على وجهه القميص ؟

وأما الآبة الأخرى فقوله تعالى عن نبيه موسى فى سورة القصص : ( ودخل المدينة على حين غفلة من أهلها فوجد فيها رجلين

<sup>(</sup>۱) المنتي ۱ : ۳۰ ۳۰

<sup>(</sup>۲) سورة يوسف : ۱۲ ، ۱۳

يفتتلان هذا من شيعت وهذا من عدوه ، فاستغاثه الذي من شيعته على الذي من عدوه ، فو كره موسى فقضى عليه )(١) ، وتمضى بنا الآيات إلى قوله تعالى: (فأصبح في المدينة خائفاً يترقب ، فإذا الذي استنصر وبالأمس يستصرخه قال له موسى : إنك لغوى مبين ، فلما أن أراد أن يبطش بالذي هو عدو لهها قال : ياموسى أثريد أن تقتلني كا قتلت نفسا بالأمس)(١) ، وهناأيضا زيدت وأن وبعدها .

فأنما امرئ برى مصرع المصرى ، وكيف فضى مومى عليه ، لا بضربة من سيفه ، ولا يطبعنة من رمحه ، ولكن بوكزة من يده — حقيق إذا كان بعرض وكزة مثلها أن يكون أسرع من لمح البصر إلى مدافعته ، واتفاء يده إذ يلمح في وجهه أثارة من حبية ، أو بادرة من عزم على البطش به ، قلا يسعه ألا أن يفجأه بصرخته المفزعة ، ويقلف في الإ أن يفجأه بصرخته المفزعة ، ويقلف في وجهه بقولته المهولة ، محلوه ويذكره : وبامومى أثريد أن تقتلي كما قتلت نفسا (يامومي أثريد أن تقتلي كما قتلت نفسا

لم يتقول الزمحشرى إذن على كبراء النحويين فى مقالته عن وأن ، بعد و لما ، ولاكان مقصراً عن شأوهم ، بل لقد عرف مالم يعرفوا فيا عزاه إليهم أبو حيان .

ويزيد أيّ الرّغشري قوة إلى قوته أن لملائكة الدّين جاموا لوطا كانوا قد جاموا

إبراهيم من قبله , وتلاحظ أن آية عجيهم إبراهيم لم تُؤُد فيها وأن ؛ بعد ولما ، ، كما زيدت في آية مجيئهم لوطا ، ذلك بأن الحال التي كان عليها إبراهيم كالت غير الحال التي كان عليها لوط . فقد كان إبراهيم راضيا مطمئناً علم يَعَدُ ينكر من قومه منكرًا، أو ينغنى عليهم فساداً بعد ما نجاه الدميهم ، فرحل عبهم إلى أرض خير من أوضهم وكان عليه السلام جواداً مضيافاً ، فلما رأى الملائكة لم يدر علده إلاأنهم أضياف ومشكه فی دَلك كمثل كل جواد مضیاف ، حین يقدم عليه قادمون لم تكن له سابقة بلقائهم ، أو لقاء أحد منهم ، فتتابعت لذلك أحداث قصته معهم بدءا وانتهاء ،كما تتتابع قصص الضيافة على سجيتها وفي سمتها المعتاد : تحية وسلام ، فحفاوة وطعام ، ثم كان أن استراب بهم إبراهيم حين رأى أيديهم لاتصل إلى طعامه ، وأن عجب منهم حين بشروه بغلام حليم .

أما لوط فكان ضائقا بقومه ، شديد السخط عليهم ، فلم رأى الملائكة حسبهم بشكرا فحزيه أمرهم ، وتسارع إليه القلق والحزع ، خوفا من قومه أن يفقيحوه فيهم، وهم ضيفه ، ولهم عليه حق الحاية والكرامة. ثم كان من مقاصد القصبة هنا تصوير السرعة التي صاحبت استياء لوط من قومه وضيق ذرعه بهم تصوير إشارة لاعبارة ، فكانت

<sup>(</sup>١) سورة القصص ، ١٥ -- ١٨

الزيادة لللك هي الأداة المختارة لها ، فعبرت عنها هذا التعبير البارع الذى يتميز بالدقة ولطف المدخل :

بقى أن قصة لوط قد ذكرت مرة ثانية فى سورة هود ، ومرة ثالثة فى سورة الحيجر ، وصُدرت فى السورتين بلما الحينية ، ولكنها لم تُنبع فيهما بأن كما أتبعت بها فى سورة العنكبوت مع أن موضوع القصص الثلاث واحد ، وهو لوط والملائكة ، فما سر هذا الحلاف بينهما فى التعبير ؟

إن الذي يتبع مهج القرآن الكريم في قصصه - يحكن أن يدرك هذا السر ، فالقرآن الايلتزم صورة واحدة القصص التي يعيدها مهاكانت مرات إعادتها ، ولكنه يعيدها في قليل أو كثيرمن أوجه التنويع ، تارة بالذكر أو الحلف ، وأخرى بالإجال أو التفصيل ، وثالثة بالتصريح أو التلميح ، وهكذا ، فإذا لما من ذلك جدة ، وعلها طلاوة . والناس بالحديد أحفل ، وإليه أميل ، لذلك تأخذ كل قصة معادة يبعض مالم تأخذ به القصة التي تقدمها ، وإنها لتبنى مع ذلك على جوهر الموضوع واحدا في مع ذلك على جوهر الموضوع واحدا في كل مقام تذكر فيه .

قصورت قصة العنكبوت ماسكنت عن تصويره القصتان الأخريان، وهو سرعة الأحاسيس التي جاشت بها نفس لوط حين رأى الملائكة مقبلين عليه، وذكرت قصة هود ما وصف به لوط يومه ذاك،

فقال : ( هذا يوم عصيب (۱) ) ، وهو وصف يشر إلى أحاسيسه تلك ، ولا يصرح ما ، ولكنه لايدل على تسارعها إليه : وأمسكت قصة الحجر عن حليث الأحاسيس، ووصف اليوم معا ، واجترأت من ذلك بارتياب لوط فى الملائكة ، إذ قال لم : (إنكم قوم منكرون (۱) ) ثم راحت تقص بقية القصة ، منذ أبلغه الملائكة سبب مجيهم اليه ، إلى أن قضى الله قضاءه فى المجرمين من قومه . ذلك إلى أمور أخرى ، اختصت من قومه . ذلك إلى أمور أخرى ، اختصت من قومه . ذلك إلى أمور أخرى ، اختصت من قومه . ذلك إلى أمور أخرى ، اختصت من قومه . ذلك إلى أمور أخرى ، اختصت من قومه . ذلك إلى أمور أخرى ، اختصت والافتنان :

والآن ، هل لنا أن نقيس وما ، حين تزاد بعد و إذا ي على وأن ، حين تزاد بعد و لما ، فيكون لها في جملها مثل ما لأن في جملها مثل ما لأن في جملها الله أرى أن ثمة ما عول دون هذا القياس ، فاللفظان سواء في الحرفية والزيادة والموقع ، وكل من و لما ، و و إذا ، ظرف فيه معنى الشرط :

لاعلینا إذن أن نقول ؛ إن و ما ه إذ تزاد بعد "إذا" تؤدى معنى أن إذتراد بعد و لما ه ، أى : تفید أن جواب و إذا ه و شرطها یقعان فى زمنین متجاورین ،حتى كأنهما مقرتان فى زمن واحد :

ونحن إذ نرجع بعد أن تخلص لنا هذه النتيجة - إلى القرآن الكريم ، نتحسس من آياته ماعسى أن نلمح فيه أثر وما ، الزائدة مذكورة ومحلوفة فسنجد في سورة الشورى

<sup>(</sup>۱) سورة هود: ۷۷ (۲) سورة الحبر؛ ۲۲

آیتین متفاربتین فی الذکر ، ولها مشارکه مع آیات آخری فی تعداد أوصاف المؤمنین الذین هم علی رسم یتوکلون :

ذأما الآية الأولى فتذكر من أوصافهم كظم الغيظ ، وغفران المساءة ، وهي قوله تعالى : (وإذا ما غضيوا هم يغفرون<sup>(۱)</sup>)، وأما الآية الأخرى فتذكر مقاومة البغى والانتصار من البغاة ، وهي قوله تعالى : (والذين إذا أصابهم البغي هم ينتصرون <sup>(۱)</sup>)

ونلاحظ أن وإذا و الشرطية مذكورة في كلتا الآيتين ، لكنها أتبعت في الآية الأولى عا الزائدة ، ولم تتبع بها في الأخرى . وإذن عكن أن يقال إن العفو المذكور فيها ليس عفوا مرسلا ، لا يخصصه وصف ، ولا يحده وقت ، ولكنه عقو المبادرة والفور ، علمك صاحبة عند الغضب ، وينزله على حكمه ، في مضيه غير متلبث به ، ولا متردد فيه ، فذلك عفو الترفع والقوة . وفي الحديث فذلك عفو الترفع والقوة . وفي الحديث الشريف : و المؤمن القوى خبرواحب إلى الشريف : و المؤمن القوى خبرواحب إلى المد من المؤمن الضعيف و ، رواه ابن ماجه في السنن (۱) .

والقوة المعنية هنا هي قوة العزم والإرادة ، لاقوة البنية ومتانة التركيب ، فهذه وحدها

مع فضلها وحاجة الحياة إليها - لاتعدو أن تكون سرايا خادعا ، أو رثياً كاذبا ، ووارى خور العزم ، ومقوط الهمة ، وانكسار الذلة . وهذا رسول الله صلى الله عليه وسلم ، يُشيد بقوة النفس ، ويحكم لها على قوة الشخص ، فيقول : وليس الشديد بالصّرعة ، وإنما الشديد الذي يملك نفسه عندالغضب. وواهالإمام مالك في الموطأ (٢)، والسيوطي في الحامع الصغير (٤).

ذلك - والله أعلم - ما أفادته زيادة وما يبعد وإذا ي في الآية الأولى ، إذ تذكر العفو عن المسيء .

أما الآية الآخرى إذ تذكر البغى والانتصار من البغاة ... فالأمر فيها مختلف والحال غير الحال ، لأنها خلت من زيادة وما و بعد وإذا و . فنى هذا إشارة إلى أنها تدعو إلى إباء البغى ومناهضة البغاة دعوة مطلقة ، لا تسخى لها أجلا ولا تجعل لها موعدا ، لأن أخوال كل من البغاة والمجاهد م ليست سواء ، فقد تكون المبادرة خيرا فى حال، وشرا فى حال أخرى ، وإنما الأمر كله بيد أهل الحل والهقد من المجاهدين ، هم اللين محلكون أن يقدروا الأمر بقداره ،

<sup>(</sup>۱) سورة الشورى: ۲۹ ، ۲۸ ، ۲۹

<sup>(</sup>٢) السنن : ١ : ٢٢

<sup>(</sup>٤) الجامع الصغير يشرح السراج المنير ٣ : ٢٠٨ .

<sup>(</sup>٣) المرطأ : ٢٠١

عجلة وريثا ، على نور من كتاب الله وسنة وسوله ، ومن التجارب الناجحة ، والعلم بأحوال الحياة القائمة .

والذي بجب أن يلتزموه على كل حال ألا ينفروا إلى الحهاد إلا بعد أن يُعدوا له العدة ، ومحكوا الكيد والتدبير ، ليثبوا وثبهم على رجاء في النصر صادق ، ووعد من الثقة به غير مكنوب . وإلا كانت

العاقبة وبالا جائحا ، وشرا مستطيرا . وهم بعد عصاة متمردون ، لايرحمهم راحم ، ولا يذكرهم أحد بخير :

أقول قولى هذا ، وأعوذ بالله من سوء الفهم وضلال الرأى ، وأبرأ إليه ... سبحانه ... من التكلف لما لا أحسن، والحوض فيها لست له بأهل .

ع**لى الثجدي ناصف** عضو الجمع



### كتاب ابن عسكر دابن خميس ﴿ فىمشاهبرمالت للأستناذمحدالفاسسي

مربع العرب شرقا وغربا في مربع الدب التراجم ووضعوا في

فاريخ المشاهير مؤلفات تزخربها الحزانة العربية؛ وقى أول هذ، الكتب السرة النبوية وعلى غرارها نسبج المؤرخون . فكانتالتراجم الشخصية أى التي تعنى بشخص واحدوهي قليلة بالنسبة للتراجم الجماعية، أى التي تختص بجماعة من الرجال؛ إما أن تجمعهم رابطة الاكتساب إلى مدينة أو إلى علم أو فن أو إلى مذهب،وهي التي يطلق عُليها اسم الطبقات . كطبقات المقرئين والمفسرين والشعراء والأدباء والنحاة والأطباء وطبقات المالكية والشافعيةوالحنابلة والحنفية وغيرهم. أما تراجم المنتسبين إلى بلد بعينه فبحدث . عن البحر ولا حرج؛فلا تجد مدينة كبيرة أو صغيرة في الشرق أو الغرب إلا جمعت تراجم مشاهيرها،ويطلق عادة على هذه الكتب اسم ألتاريخ ؛ يقال: تاريخ بغداد وتاريخ الشام ونحوها . ومن هذه المؤلفات ما يختص بمدة معينة كالقرن أو القرنين

وهىكذلك كثيرة،ومها بالمغرب مثلا كتاب نشر المثاني في تراجم أهل القرن الحادى عشر والثاني ، للقادري . ومنها صفوة من انتشر في رجال القرن الحادى عشر،ومنها نزهة الحادى في تراجم أهل القرن الحادى ، وكلها مطبوعة .

وتحتوى هذه الكتب زيادة على معرفة أحوال المترجمين وأخبارهم على معلومات فى غاية الأهمية من حيث تاريخ الحضارة وخططالمدن والحالة الاجتماعية والاقتصادية، وتجد فيها كذلك فوائد تاريخية محضة لا ترد في كتب التاريخ المختصة .

وقد اخترت أن أحدثكم من هذه الكتب عن مؤلف فريد وضع نی القرن السابع الهجرى ( الثالث عشر الميلادي) عن مشاهىر مدينة مالقة،وقد كانت أحد مراكز الإشعاع الثقافي في شرق الأنداس الحنوبي كما كانت أحيانا قاعدة لخلافة بني حمود الأدارسة

<sup>(</sup> ٥ ) انظر التعقيبات على البحث في محاضر جلمات الدورة الرابعة رالأربعين ( جلسة الثلاثاء ١٣ من ربيع الآخر سنة ١٣٩٨ هـ - ٢١ من مارس ( آذار ) سنة ١٩٧٨ م )

وكذلك لبنى هود الحدامين من ملوك الطوائف.

ولهذا الكتاب مولفان وذلك أن واضعه الأول تونى قبل إتمامه فأتمه ابن أخته . ولا يعرف له عنوان خاص وإنما يطلق عليه اسم تاريخ مالقة، والنسخة الفريدة الموجودة منه بالمغرب تبتدئ هكذا : كتاب جمع فيه بعض أخبار فقهاء مالقة وأدبائهم ، ثما ابتدأ تأليفه الفقيه المتفنن محمد ابن على بنخضر بنهارون الغساني المشهور بابن عسكر، وقد كمله ولد أخته محمد بن يعمد بن عمل من حميس لما عاجلته منيته . ويعد هذا التقديم مباشرة ورد : مهم عمد بن عمثيل العاملي .

ومعنى هذا أن هذه النسخة الفريدة الني وصلتنا هي تقديم ان خيس، أما الأصل الذي وضعه أولا ان عسكر فلا يزال ضائعا، ومعنى هذا أيضا أن ابن عسكر كان وصل في كتابه إلى المحمدين في حرف الميم ، فيكون أنجز الحروف الآتية حسب المغربي إ - ب - ت - ث - ر - ز - ل - وأول الميم ، أي نحو النصف ط - ظ - ك - و - وأول الميم ، أي نحو النصف من التراجم وحيث أن باعتبار ما يقى يكون مجموع الكتاب أكثر من ثلاثمائة ترجمة يكون مجموع الكتاب أكثر من ثلاثمائة ترجمة ترجمة .

وقبل أن نصف الكتاب وما اشتمل عليه بحسن أن نتعرف على ترجمة موَّلَفِّه: ابن عسكر وابن خميس :

#### ترجمة ابن عسكر ؛

كان هذا المؤلف من علماء مالقة الأكابر وأدبائها اللامعين،واسمه الكامل، كما كما ورد فى الترجمة الحافلة التي عقدها له ابن أخته مؤلف هذا التتميم الذي نحن بصدده، هو محمد بن على خضر بن هارون الغسانى المشهور بابن عسكر . وقد ترجم له كثير من المورخين كابن الحطيب في الإحاطة والقاضى النباهى فى المرقبة العليا وابن الأبار في تكملة الصلة وغيرهم : وكانت ولادته بقرية قريبة من مالقة سنة ٨٤ ﻫـ ودرس نمالقة أخدًا عن شيوخها، ومن جملتهم أبو الحجاج ابن الشيخ صاحب كتاب ألف باء المعروف والطبوع قديما بالقاهرة، كما أجازه محمد القرطبي وأبوعلى الرندى وأبوالخطاب بن واجب وغيرهم وكلهم من مشاهير علماء الأندلس. وقد تصدر للتدريس وصار من كبار علماء مالقة وأخذ الطلبة من الأندلس وبلاد المغرب يرحلون إليه للأخذ عنه ، وعنن نائباً لقاضى مالقة ثم عين استقلالا ،فرجا من الأمير أبي عبد الله بن نصر أن يعفيه من هذه المسؤولية فأبي عليه،وكان ذلك سنة ١٣٠ ه . فاضطر للرضوخ . قال ابن خميس : ﴿ وَظَهْرَتَ فِي أَيَامُهُ الْحُقُوقَ وسار من السيرة الحسنة ما لم يسرها أحد قبله؛ . وقد ألف كتبا في العلوم الإسلامية وغيرها وهي كما في التتميم وعجيبة متداولة بين أيدى الناس ، نذكر منها نزهة الناظر فی مناقب عمار بن یاسر، أهداه لبنی سعید أصحاب قلعة بحصب المشاهير، وهم ينتسبون

لهذا الصحابي الحليل،ومن تأليفه والحزء المحتصر في السلو عن ذهاب البصر ،

وكان ابن عسكر. يقرض الشعر ويكتب أرا فنيا رائعا، وقد أورد له ابن خميس تماذج مِن شعره ونثره .

أما الكتاب الذى أذاع ذكره وعول عليه جل الذين ألفوا فى رجالات الأندلس بعده، فهو تاريخ مالقة الذى أدركته المنية ستة ٦٣٦ م وهو يحرره . وقد توفى عن سن تناهز الجمسين رحمه الله .

#### ترجمة ابن خميس:

وإذا كنا نعلم كل هذه التفاصيل وغيرها عن ابن عسكر فإن أبن خميس الذى بتتميمه لكتابه حافظ لنا على ذكره لا نعرف عنه إلا القليل، وهو أنه كان يسمى أبا بكر محمد بن محمد بن خيس وأنه ابن أخت ابن عسكر ؟

ومن شيوخه الذين يروى عنهم في قل كتابه أبو عمرو بن سالم : ونعلم كذلك أن ابن خيس كان يعيش في النصف الأول من القرن السابع ، وآخر تاريخ ورد في تتميمه هو سنة وفاة أبي عبد الله عمد ابن عبسي المومناني وهي سنة ١٣٨٨ هستين بعد وفاة خاله . ولاشك أنه عاش بعد فلك ، ولكن لا نستطيع تحديد سنه ، إنما باعتبار أن خاله توفي في السنة الحادية باعتبار أن خاله توفي في السنة الحادية أن ولادة ابن خيس كانت في حدود أن ولادة ابن خيس كانت في حدود تاريخ خاله نحو الثالثة والثلاثين .

وينبغى أن ننبه إلى وجود مورخ مغرى آخر يدعى ابن خيس وهو محمد بن أحمد ابن محمد بن على ابن محمد بن على ابن عمل بألى بكر بن خيس المتوفى سنة ٥٠٥ وله تاريخ الحزيرة الحضراء، وكان خطيب مسجدها الحامع كما له تاريخ مدينة سبتة ، وقد تولى كذلك الحطبة بجامعها . ومحمل كذلك هذا الاسم شاعر مشهور من أهل تامسان .

كما يوجد ابن عسكر آخر من أهل المغرب له تأليف فى التراجم أشرنا إليه من قبل؛ هو صفوة من انتشر فى رجال القرن الحادى عشر :

#### كتاب تاريخ مالقة :

قدمنا أن هذا الكتاب ليس له اسم خاص وأنه لا يعرف إلا بأسم تاريخ مالقة أو تاريخ ابن عسكر وغمل ابن خيس يسمى التنميم : ولكن ابن الحطب الذي ينقل عنه كثيرا في الإحاطة يسميه الإكال والإعلام بمحاس الأعلام من أهل مالقة الكرام . ونحن نعلم أن أبا العباس أصبغ بن عباس المالتي المتوفى سنة ٥٩٢ ﻫـ كانَّ أَلفَ كتابًا في رجال مالقة اسمه الإعلام بمحاسن الأعلام ؛ فيكون الإكمال هذا ذيلا عليه ه أثم إن ابن الجطيب نفسه يقول في الترجمة الوافية التي خص بها ابن عسكر إن هذا الكتاب يسمىكٽلك مطلع الأتوار ونزهة الأنظار في ما احتوت علبه مالقة من الروساء والأعلام الأخيار؛ وتقييد المناقبوالآثار. وسماه للمرة الثالثة باسم آخر وهو نزهة البصائر والأبصار : ومن عجب

أن هذا الكتاب الذى نسب له ابن الخطيب ثلالة أسهاء لا يعرف بواحد منها مطلقا .

والآن بعد هذه الإيضاحات فما تحتوى عليه الصفحات ٢١١ الباقية من التتديم أنها اثنتان وستون ومائة ترجمة لعدد من الخلفاء والرؤساء والأدباء والشعراء والفقهاء والثوار عمن كانوا من أهل مالقة وعددهم ٢٠٤٤ومن أهل مدن الأبدلس والمغرب المستوطنين أو الواردين على مائقة .

وهذه التراجم مرتبة على حروف المعجم على الطريقة المغربية، وقد قدمنا أن ما بقى لدينا ببتائ في وسط حرف الميم الوطريقة ابن خيس في كتابة هذه التراجم أن يذكر أولا الاسم كاملا، ويذكر الكنية لاعتناء المغاربة بها، كما يعنى المشارقة باللقب المنسوب المغط الدين وصواء ثم ينبه على بلده؛ أي يصرح الدين وغوها، ثم ينبه على بلده؛ أي يصرح الدين وغوها، ثم ينبه على بلده؛ أي يصرح الدين وغوها، ثم ينبه على بلده؛ أي يصرح بأنه من أهل مالقة إن كان مهم وإلا يقول مثلا : ورد علينا، أو عبارة أخرى يقول مثلا : ورد علينا، أو عبارة أخرى يقول مثلا : ورد علينا، أو عبارة أخرى تشعر بأنه ليس من أهل مالقة .

ثم يأخل في ذكر بعض أخباره وهو لا يطيل في هذا مع الأسف؛ ولكن يأتي بالمهم، وإذا كان المترجم شاعرا أورد نماذج من شعره تستغرق بضع صفحات أحيانا ويذكر في الأخير تاريخ وفاته إن كان يعرفها، وأحيانا أخرى قليلة تاريخ ولادته .

ومن التراجم المفيدة في هذا الكتاب ترجمة أبي عبد الله محمد بن حسن

ابن محمد بن صاحب الصلاة الأنصارى . ص ٤٢ من أهل مالقة .

ترجمة أبى عبد الشعمد بن عبد العزيز س عبد الله بن عياش ص ١٤، كاتب المتعمور الموحدى، وكثير من رسائله الفريدة منشورة فى كتاب والرسائل الموحدية ، من أهل مراكش.

ترجمة محمد بن عبيدين حسين بنعيسى الكلبى ص ٧،وكذلك جماعة من فقهاء بيت بنى حسون قضاة مالقة .

ترجمة خاله مؤلف الأصل محمد بن على بن خضر بن عسكو ص ٧٧ – ٨٩ وقد أوود له نماذج متعددة من شعره فى شعره فى عشر صفحات

ترجمة أبى عبد الله محمد بن غالب الرصافي الشاعر البلنسي المشهور دفين مالقة وقد أورد له كثيرا من شعره في عشر صفحات كذلك ص ١٨ -- ٧٢ .

ترجمة أبى الحسن مقدم بن معافى صاحب التواشميع ص ٥٩ إلا أنه لم يورد له شيئا منها ـــ وهو من أهل مالقة .

ترجمة أبى محر صفوان بن إدريس المرسى نزيل مراكش وأقام بمالقة ص ١٠١ وهو من فحول شعراء المغرب والأندلس وقد وقع بترألناء ترجمته اإذ تنقص هنا صفحتان كان فيها تمام ترجمة وابتداء ترجمة شخص آخر لا تعرف اسمه .

تراجم يعض بنى عياد أصحاب إشبيلية ومن جملتهم المعتضد بن عباد ١٤٤

ترجمة عبادة بن حبد الله ... بن ماء الساء، وهو كذلك من أصحاب الموشحات المعروفين، ولم يورد له كذلك شيئا منها ص١٤٥

ترجمة عبد الأعلى بن موسى بن نصر وهو ولد الفاتح الكبر موسى بن نصر . وفي هذه الترجمة معلومات عن فتح القائد الشاب عبدالأعلى لمالقة التي كانت تدعى رية.

ترجمة عبد الله بن عبد الملك بن سعيد المقائد مع الكلام على هذا البيت الشهير بني سعيد أصحاب قلمه بحصب، التي صارت تنسب إليم وتسمى الآن عند الإسبان 177 مند الإسبان الملكية من Alcala la Real

ترجمة عبد الله بن على بن ذنون وغيره من أفراد هذا البيت الذي كان له نفوذ كبير في مالقة أيام بني هود. ص ١٢٤

ترجمة أبي الحسن محمد بن أحمد ابن جبر الكتاني الرحالة الشهير . ص ١٥ ترجمة عبد الحبار بن المعتمد بن عباد الذي ثار على المرابطين بعد أسر أبيه ص ١٣٤

ترجمة الإمام أبى زيد عبد الرحمن ابن عبد الله السهيلى دفين مراكش، وأحد رجالها السيعة وهو صاحب الروض الأنف رحمه الله . ص ۱۲۷

ترجمة الشاعر الكاتب عبد الرحمن بن عمد بن خلفتن القزازى من أهل المغرب كاتب الأمراء والخلفاء الموحدين. ص ١٣٣ ترجمة السيد عبد العزيز بن أمير المؤمنين أ يعقوب يوسف الموحدين ؛ معناها الأمير السيد في اصطلاح الموحدين ؛ معناها الأمير ص ١٣٣

ترجمة على بن حمود بن ميمون الإدريسى الحمودى من أهل سبتة ، وهو مؤسس الدولة الحمودية بمالقة . ص ١٥٥ ، مع تراجم جاعة من بنى حمود .

ترجمة عمرين حفصون بن عمرين جعفر الثائر الاسباني على بني أمية وفي ترجمته معلومات عن هذه الثورة التي أقضت مضاجع حلفاء بني أمية حتى قضى علما الحليفة الناصر لدين الله .

ترجمة أبو الحطاب عمر بن حسن بن دحية الكلبي السبى المحدث الكبر، وشيخ الملك الكامل هنا بالقاهرة ، وقد بني له مدرسة الحديث الكاملية . ص ۱۷۳

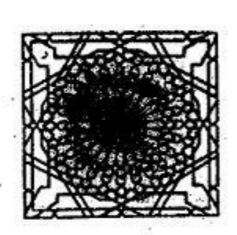
ترجمة أبو حفص عمر الهنتانى القائد الموحدى الشهير ؛وقد ولى مالقة ثم تونس وهو جد الملوك الحفصيين بتونس .ص ١٧٣

ترجمة أبى الفضلعياض بن محمدبن عياض البحصبي السبقي وهو حفيد القاضي عياض . ص ١٧٨ كل ترجمة من التراجم الأخرى فوائد جمة ،ويؤسف لضياع قسمه الأول،وعسى الأيام أن توقفنا عليه، إذ لا نزال في كل سنة نكتشف ذخائر جديدة في خزاناتنا بالمغرب، مما كنا نعتبره مفقودا، وحتى مما لم نكن نعلم بوجوده والمولى تعالى يوفقنا إلى الصواب والسلام عليكم ورحمة الله . محمد الفاسى حضو المبس

ترجمة سليمان بن عمثيل بن يحيى بن أحمد بن داود العامل، مع الكلام على هذه الأسرة المالقية المجيدة بنى عميثيل. وفي الكتاب تراجم لأكابرهم ص١٩٠ ترجمة أبى الحجاج بوسف بن المحمد بن

ترجمة أبى الحجاج يوسف بن محمد بن عبد الله بن محيى البلوى المعروف بابن الشيخ، وهو مولف كتاب وألف، باالشهر .

هذه تماذج فقط من عناوين التراجم المحتوى عليهاهذا المؤلف القيم، وإلا فني



### العربية في تونس: يَبَوْ الْفَصِّحَى وَالْعَـَامِيّة

### للكتوالشيخ محمالجبيب إبن لخوجة

العلامة بن خلدون منذ الغرن الثامن

للهجرة إلى طبيعة هذه اللغة التي نكتب بها وتتحدثها في ديارنا التونسية . فقال في القدم السادس والأنحير من مقامته في القصل التاسع والثلاثين حين تكلم على لغة أهل الحضر والأمصار لعهده وتميزها عن لغة مضر :

و اعلم أن عرف التخاطب في الأمصار وبين الحضر ليس بلغة مضر القديمة ولا بلغة أهل الجيل، بل هي لغة أخرى قائمة بنفسها بعيدة عن لغة مضر وعن لغة هذا الجيل العربي الذي لعهدنا، وهي عن لغة مضر أبعد . فأما أما لغة قائمة بنفسها فهو ظاهر يشهد له ما فيها من التغاير الذي يعدّ عند صناعة أهل النحو التغاير الذي يعدّ عند صناعة أهل النحو

لحد ، وهي مع ذلك تختلف باختلاف الأمصار في اصطلاحاتهم ؛ قلغة أهل المشرق مباينة بعض الشيء للغة أهل المغرب ، وكذا أهل الأندلس معهما . وكل منهم متوصل بلغته إلى تأدية مقصوده والإبانة عما في نفسه . وهذا معنى اللسان واللغة . وفقدان الإعراب ليس بضائر لهم . وأما أنها أبعد عن اللسان الأول من لغة هذا الجيل فلأن البعد عن اللسان إنما هو بمخالطة العجمي. . . واعتبر ذلك في أمصار إفريقية والمغرب والأندلس والشرق . أما إفريقية والمغرب فخالطت العرب فيها البرابرة من العجم بوفور عمرانها بهم ، ولم يكد يخلو عنهم مصر ولا جيل . فغلبت العجمة فيها على اللسان

 <sup>(</sup>٠) أنظر التعقيبات على البحث في محاضر جلسات الدورة الرابعة والأربعين ( جلسة الثلاثاء ١٢ من دبيع الآخر بعة ١٣٩٨ م ٢١ سن مارس ( آذار ) سنة ١٩٧٨م )

العربى الذى كان لهم وصارت لغة أخرى ممتزجة . والعجمة فيها أغلب لما ذكرناه . فهى عن اللسان الأول أبعد ه .

وهذه الفقرة التي اقتطعناها من المقدمة هي أقدم نص وقفناعليه يتعرض لموضوعنا ويحدد معالمه . فلا بدع إذا كان المرجع والمنطق لأكثر من درس هذه القضية من المستشرقين . فهو يضع الأصول الثلاثة للسخث :

أولا: قرب اللسان الأول لأهل الحضر والأمصار زمن فتحها وبعده بقليل من لغة مضر.

ثانيًا: اختلاف العربية عربية الحواضر والأمصار بعد ذلك عن اللسان الأول والجتلافها بعضها عن بعض في اصطلاحاتها.

الله : اختلاف لغة أمل إفريقية عن اللسان الأول بسبب الاختلاط بالأعاجم .

وهذه الأصول أو الجوانب الثلاثة أو قل هذه النتائج أو الحقائق التي انتهى إليها وأقرها أبن خلدون هي مع اختلاف الأسباب والطبيعة فيا بينها جد هامة قمينة بالبحث جديرة بالشرح والتعليل ولوثناوله

الدراسات كل واحد منها بعينه مستقلا عن غيره لما كان ذلك كثيرا بجانب ما بمكن أن بكشف عنه من عواملـتاريـخيـة وأسباب اجتماعية وسياسية ، وعناصر اقتصادية وحضارية وظواهرنطقية ولغوية ، وليس مثل ذلك بوسعنا في هذه العجالة . ولكننا نكتني بالإشارة إلى جملة من ذلك عند تعرضنا لتلك الأصول والجوانب كلها ، ونحاول قبل الحديث عن العربية بتونس بين الفصحى والعامية أن نمهد لذلك بكلمة قصيرة مقتضبة نتعرض بها إلى لغة أهل إفريقية قبل الفتح العربي الإسلام؛ ليتبين لنا بالمقارنة الدور الجليل الهام الذى لعبته العربية بإفريقية خاصة وبالمغرب عامة ، والاعتبار الكبير والمنزلة الرفيعة التي كانت للغة الضاد فى نفوس البربر كافة ، حضريهم وبدويهم منسكان المدن والسواحل والقرى أو من سكان النجاد والتلال والبوادى .

وبالرجوع إلى المصادر المختلفة المتعددة نجد أن البربر الذين انتشروا في البلاد المعتدة من غربي النيل بواحة سيوا بمصر إلى المحيط الأطلسي بالمغرب الأقصى كاثوا

يشكلمون لهجات بربرية متعددة تنحدر في جملتها من أحد الأصلين النوميدي أو الليبي لغة ماسينيسا ويوغرطة . وأن هذه اللهجات وإن اتحدت جنسًا متباينة فيا بينها بحيث لا يحصل التخاطب بواحدة منها ولا التفاهم عبن طريقها بين من يسكن جبال نفُوسة بطرابلس وبين من يعمر بلاد الريف بالمغرب والبربرية وإن كتبت قلبلا في القديم كما تشهد الذلك يعض النقوش فإنها لم تكن لغة حضارية . ولحروفها شكل خاص كانت تتميز به . وربما وجدنا أثره ماثلا في أبجلية التوارث والنفيناق، ومما "يشهد بضيقها ومحليتها وعدم وفائها بما بحتاج الإنسان للتعبير عنه من مشاعر وأفكار رُكونُ ملك ﴿ نوميديا البربري يامبسال إلى اللغة الفينيقية لتحرير كتبه ، واعتماد الملك البربرى الآخر يوبا الثاتى اللغية اليونانية في رسائله ومؤلفاته .

ومهما يكن من أمر فإن عامة المواطنين من البربر المغاربة كانوا منعزلين أو في حكم المنعزلين عن الحكام والسادة اللين ملكوا بلادهم وحكموها في الجاهلية من

فينيقيين ورومان وفندال وروم بيزنطيين ولكن هذا لا ينني البتة أن الطبقة \_ الأرستقراطية من الحكام ورجال الإدارة والجند كانوا يتكلمون لغة غير لغة البربر هى الفينيقية في عهد قيام دولة قرطاجنة واللاتينية في عهد قيام دولة قرطاجنة

وقد تسامل وليم مارسي عما يمكن أن تكون قد وجدته اللغة العربية من صراع مع بقايا الفينيقية واللاتينية بإفريقية والمغرب . فعرض للافتراض القائل بأن الفينيقية يسرت انتشار العربية في بكلاد البربر لاشتراكهما في الأصل السَّامي . ورد هذا القول لخفته وعدم قيامه غلى حجج ثابتة . وتحدث عن اللاتينية التي نوَّه بها كلغة حضارة ودين ، واعتبر أن سلطانها كان في هذه البلاد عظيمًا ، فبلاد المغرب أعطت لروما امبراطورا كبيرا هو سبتيم سيفير SEPTIME SEVERE ، وكاتباً قائقًا هو آبولي APULEE ، كما أخرجت للمسيحية قديسين عظيمين هما ترتوليان TERTULIEN وأوجسنان AUGUSTIN : ولكن ذلك لم ينعه من الاعتراف بأن اللاتينية زالت واضمحلت من ربوع

إفريقية والمغرب بهجوم الفندال فلم تبق إلا في النقوش وما تكشف عنه الحقريات وأنها أخدت في التقلص والفناءمن منتصف القرن الخامس المسيحي . ورغم شهادة الإدريسي في القرن الثاني عشر بوجود اللاتينية بالجنوب التونسي وأنها كانت مستعملة بقفصة فإن بمالا شك فيه أن. هذه اللاتينية البربرية كانت ضعيفة · محرقة لا تنتسب إلى لغة أوفيد OVIDE وفرجيل VIRGILE وسيسارونCICERON وأوجوستان AUGUSTIN. فهي لم تعدولم تبق لغة حضارية تستطيع أن تثبت أو تصمد أمام لغة الغزاة العرب التي تحمل معها أَدْبًا وفكرًا وحضارة ودينًا .

وما أن تم فتح إفريقية والغرب ودخل الناس في دين الله أفواجا حتى قطع البربر كل صلة لهم بأمم غربي البحر الأبيض المتوسط، وولوا وجوههم شطر الشعوب المشرقية العربية عكة والمدينة، ودمشق، ويغداد، والفسطاط، وقد كان هذا التحول رائعًا وقويًا سرعان ماشمل إفريقياوها وراءها من المغربين الأوسط والأقصى وبلاد الأتدلس، وامتزج العرب بالبربر وأورثه هم

لغتهم ولقنوهم عقيدتهم وأشركوهم فى حضارتهم وأسباب عزتهم ومن يعد إلى المصادر التاريخية يلاحظ أن تعريب إفريقية تم على مرحلتين : الأولى ابتداء من زمن الفتح فى القرن الأول للهجرة ، والثانية في المائة الخامسة عند زحف بنى هلال وسليم .

ولم يكن التوطن والاستقرار للعرب الفاتحين في المرحلة الأولى بغير المدن القديمة التي وجدوها بإفريقية أو بالمدن المستحدثة التي بنوها لأنفسهم مثل القيروان التي قال بشأتها مؤسسها عقبة ابن نافع : ه مدينة تكون للمسلمين قيروانا وعزا للأَّبِد ، و مكذا فإن الجنود التي أقبلت من الشام ومصر إلى شالى إفريقيا في عهد. الأمويين وأوائل دولة بني العباس ، والتي لم يكن عددها يقل عن ماثة وخمسين ألف نفر مع من يتبعهم من نساء وأطفال وموظفين ودعاة استقرت كلها في المدائن كما لاحظ ذلك ابن خلدون حين قال : ﴿ لأَن الملك الذي حصل لهم بمنعهم عن سكني الضاحية ويعدل جم إلى المدن ، والأمضار ، . وبالطبع أصبحت هذه المدائن تعلم العربيةوالتخرج على طرائقها وحذقها ، ثم التزامها وسيلة أداء ، والتزامما يرتبط بامن مجموع الأذواق الجمالية والاتجاهات الشعورية العادات وأساليب التفكير . ساعد على تحقيق ذلك الدعاة والمعلمون والإرساليا الموجهة إليهم من المشرق قصد تعليم المغة والدين . وقامت المدارس والمساجد بهذا المهم في العاصمة الجديدة القيروان الني أسسها أولمسجد بإفريقية والمغرب وكذلك بالمدن الإقليمية مشل تونس حيث ازدحم البربر والرومان والخراسانيون بها مع العرب ، وجسرى الحديث بينهم عربيا قصيحًا ، وظهر في عديد من المدن والأمصار الإفريقية جماعة من الشعراء والخطباء والعلماء والفقهاء . وشد أبناء إفريقية الرحلة إلى المشرق للاتصال بمالك ابن أنس إمام دارالهجرة رضي الله أعنه ، أو للأخذ عن أتلميذه ابن القاسم بمصر ، وذهبوا إلى البصرة وبخداد والبشام وغيرها . ونفقت العربية لسان الدولة والدين وأصبحت لغة الشعب الذى يقطن المدن والأمصار وما يتصل بهما مي الضواحي . وهي وإن اختلفت أحياءُ الآق

أهلة بمن دخلها من مضربين وقيسيين وعيميين وعن وفد لميها من مختلف القبائل اليمنية إلى جانب القرشيين والأنصار وعدد من چند خِراسان . وعلى مدى قرن ونصف أنتشر العرب فيمراكز إفريةية التي أتسعت فشملت من الجنوب نصف طرابلس ومن الغرب ثلث قسنطينة . وتحول المدن البيزنطية في شال إفريقيا مثل باحة ومدينة تونس وحتى قابس في الجنوب إلى مدن عربية . وباتت هذه وأمثالها خاضعة لحركة تعريب جماعي امتد إلى المرا" ز الحساسة المتصلة بها والتي تحكم البئزد سياسيًّا واقتصاديًّاوتوجهها اجتماعيًّا. وأصبحت العربية بها جميعًا لغة الحوار وأساس الحضارة وأداة التعبير عن كل المشاعر والأفكار . وراع البربر الذين اختلطوا بالعرب إلى حد الامتزاج ما بلغة الضاد من روائع وما في القرآن من إعجاز . واتخذوا من نماذج الأدب الإسلامي والجاها أمثلة وصورًا يحاكونها ويشأدبون بها ، وبهرهم الإنتاج الأدبى والعلمى واعتدوا به تراثًا فخمًا . وحملهم التقدير للعرب والرغبة فى الانتساب إليهم ولو ولاء إلى

العوار عن اللغة المكتوبة فبالصخفيف من الحركات والتسكين غالبًا لأواعر الكلمة. ونحن وإن استطعنا الرجوع إلى كثير من النصوص والشواهد المدونة المكتوبة نتبين م حقيقة انتشار هذا اللسان وظهوره ظهوراً كاملا على غيره في هذه الديار فيما جمعه لنا المغقور له الأستاذ حسن حسني عبدالوهاب في كتابيه: الورقات والمنتخبالتونسي، أوالشيخ محمد النيفر من قبله في كتابه عنوان الأريب فيا نشأ بإفريقية من عالم وأديب ، أو عدنا إلى ما دونه العلماء والفقهاء والخطباء والكتاب والشعراء من آثار تنطق بحذق أبناء إفريقية لهذا العهد حدَّقًا تأمًّا للسان العربي فإنا لم نقَّف على ما يشهد عثل ذلك للحوار اليومى المادى الذى كان يدور بين السكان الأصلبين وحاكمي البلاد ومسيّرها من العرب ، بين التجار والموظفين والسواد من السكان في المدن والأمصار ببافريقية . وقد ذهب غير واحد من العلماء والمؤرخين إلى أن الفرق بين لغة الحوار واللغسة المكتوبة في ذلك الظرف لم يكن كبيراً ولا بعيدًا ،

أَمَا خَارِجِ المُعَنَّ والأُمْعِيارِ فِي العَلال والنجاد والبوادي والمناطق البعيدة عن تلكم المراكز فإنا نعتقد أن العربية كانت مجهولة جهلا تامًا ، أو على الأقل كان العوار والعديث بغيرها بين البدو وأهل الريف من البربر ومن انضم إليهم من غير العرب من بغايا الأمم والشعوب التي كان لها بالسكان الأصليين ارتباط. ومن هذا يتضح لنا أن التعريب في القرون الأربعة الأولى لم يشمل أطراف البلاد . وكان على الأعراب اللدن زحفوا على إفريقية في القرن الخامس أن يتموا ذلك ويضطلعوا به على الوجه الذي اقتضاه تفرقهم وانتشارهم فى كامل ألمحاء إفريقية ومحارجها .

قامت بذا الزحف قبيلتان قيسيتان هما ملم وهلال جاءا من مصر إلى المغرب قصد الإطاحة بالتظام الزبيرى والدولة الصنهاجية التى خلعت علنًا طاعتها رتبعيتها للدولة الفاطمية بالقاهرة ، وقد كان بنو هلال اللين دخلوا إفريقية عثلون فروعًا ثلاثة هى زغبة وألباج ورياح ، وقد انضم إلى هؤلاء وأولئك

الأعراب فلول من عدى وجُشَم وعنزة وعدد من اليمنيين ينتسبون إلى معقل . دخلت هذه القبائل بأكملها يتبعها النساء والشيوخ والولدان . وكان عددهم يبلغ مليون نسمة . فعاثوا فسادًا بالقيروان . وبعد أداءمهمتهم التي جاءُوا من أجلها لم يستقروا بالعواصم والمدن ولكنهم انتشروا فى أطراف البلاد، ومنها تسربوا إلى كثير من أنحاء المغرب. وخلال قرون ثلاثة تم تعريب البسلاد التونسية كلها على أيديهم . ونحن لانعرف على التحقيق ولا نكاد نجزم بأن العربية الجديدة التي دخلوا بها وأشاعوها فيمن حولهم هي تلك العربية المكتوبة التي تحدثننا عنها أم هي عربية أخرى تشمثل فى لغة هذه القبائل والعناصر المختلفة في لهجائها وألسنتها . ولو صدقتنا الروايات الشعبية التي تحكي لنا مغامرات بني هلال ورياح لوجدنا بينها وبين العربية نسبآ ولكنها بدون شك ليست هي العربية التي عرفناها في تصوص الأدب والشعر وكعب العلم والفقه .

ومن ذلك العهد فيما نحسب الختلفت اللغة العربية بيافريقية بيين العربية المكتوبة

المدونة أو الفصحي وهي عربية التدريس والتعليم والإنتاج الفكرى والثقاقة وببين العربية الدارجة العامية التي يتحدثها عموم الناس ويتكلمها حتى الخاصة في غير شئونهم الهامة ومواقفهم الرسمية . وربما سميت العربية الأكثر انتشارًا بين السوا من العامة ، البربوي ؛ لأن المتكلمين بهذا اللسان في الأصل من البوبو لم يبلغوا ق النطق بها واستعمالها مبلغ المتكلمين ه بالعربي ، ، أي باللسان العربي من الفشهاء والعلماء والأدباء والقضاة والأثمة والعدول والمعلمين ونمحوهم . ومما يؤكد ذلك إطلاق عامة أهل تونس إلى عهد غیر بعید وصف ۱ الفقهی ۱ هکذا بضر القاف على اللسان العربي القصيح مقابلة له بالبربرى أو العامية والدارجة للغة الحوار .

ومن الملاحظ أن العربية القصيحة كانت وما تزالهي هي بين كل الأقطار والأمصار في البلاد العربية . فهي لغة القرآن ولغة اللين يتدارس الناس قواعدها ويبحثون قوانينها والتصرفات القولية فيها مع ما يروونه أو يكتبونه من روائع

الأدب والشعر بها . أما الدارجة العامية فهى مختلفة امحتلاقًا كبيرًا من قطر إلى قطر ومن مصر إلى مصر . فلغة الحوار بالمغرب تباين مباينة واخمحة لغة الحوار بالمشرق لخضوع كل مجتمع للهجة تميزه بحسب اختلاط العربية فيه ببقايا اللغات أو اللهجات التي كانت مستعملة به . ولغة الحوار بالمغرب وإن انفقت في الجملة لكنها متايزة بين أهل ليبيسا وطرابلس وتونس والجزائر والمغرب الأَقصى والأَندلس . وذلك بقدر غلبة العجمة على اللسان وتمايز العناصر فى البيئة المتكلمة بالعربية فيها. فبحسب الهجرة والعوامل الاجتماعية والاقتصادية والسياسية يكون تفاعل الألسنة، ويظهر أثر ذلك وإن اختنى في الأَكثر في اللغة المكتوبة فيها تتداوله الألسنة ويستعمله العامة من كلام تعبيرًا عما في نفوسهم وتصويرًا لخواطرهم وآرائهم .

ونحن بإفريقية أو تونس بعد أن شمل التعريب الكامل أطراف البلاد ف نهاية القرن الثامن أى بعد ثلاثمائة منة من الزحف الهلالى تعرضت البلاد إلى

حملات من المغارج، وتلقت عناصر من المهاجرين الأندلسيين آونهم ، أو من الزاحقين والمتسلطين كانت لهم مقرًا . وكان لتلك وهولاء أثر واضح في لغتنا وما تجرى به طرائق الاستعمال عنامنا

فالمهاجرون الأندلسيون وما انتقلوا به إلى إفريقية من صناعات وعادات وتقاليد والاحتلال الأسباني وما تركه من آثار فى لغة الخطاب والحوار والفتح العثماني وما صاحبه من أنظمة وأوضاع وترتيبات وأحوال – والعنصر الإيطالي أو الصقلي الذى لقرب الدار كان يتردد على الثغور والعواصم ويعمل فى المزارع وصيد البحر وصناعة البناء ــ والحكم الفرنسي الذي هيمن بنفوذه ومدارسه ومؤسساته ونظمه على البلاد ردحًا من الزمن كان لهم جميعًا أثر أي أثر في اللغة الدارجة وفي الحياة المستحدثة المستجدّة والمتطورة ، وكانت لنلك الفشات والأجناس المختلفة والمتعددة مع البقية القليلة من العنصر البربرى دخل كبير في تشكيل العربية العامية بتونس بصورة يختلط قيها اللسان العربي

الفصيح بألوان الرطانات والاستعمالات الغريبة التي تنطق كلها بتلك النسب والعلاقات التي كانت وما تزال للعنصر العربي الغالب أو المستعرب من السكان بغيره من العناصرالمعايشة له والممتزجة به. ومن المناسب أن نلمع هنا إلى آثار هذه الألسن الأعجمية في لغة الحوار

التونسي .

أما أثر البربرية التي لم تكن كما سبقت الإشارة إليه لغة حضارة وعلم وأدبوالتي كتبت قليلا وبأحرفعربيةمن عهدابن تومرت الذى استعملها للشر عقيدته ومبادئه السياسية والإصلاحية بين عامة البربر في بسلاد المغرب، فإن النجمعات السكنية المتحدثة بها لا تكاد تذكر بالبلاد التونسية وبالمقاطعة الغربية من الجزائر ووهران؛ لأن نسبة الباقين من البربر بهما لاتتجاوز ١٠/ من عامة السكان. وهذا الوضع يختلف بالطبع عن النسبة المرتفعة لهم ببقية بلاد المغرب اإذ تبلغ تجمعاتهم بطرابلس ٢٣ / من السكان ويقسنطينة ٧٧. / - وبالجزائر ٣٤. / -وبالمغرب الأقصى ٤٠ /. . فلا بدع إذن إذا كانت الكلمات البربرية المستعملة

فى العامية العلوابلسية والقسنطينية والبرائرية والمغربية أكثر من التى نجدها بدارجة وهران أو تونس. ولا بدع أيضًا إذا كانت بجيال نقوسة وجبال أوراس وبلاد القبائل وبالريف من بلاد المغرب وبجبال الأطلس جماهير متميزة تتحدث إلى اليوم اللسان البربرى . وإن اختلف هذا اللسان اختلافًا كبيرًا من جهة إلى أخرى، بحيث لا يكاد أصحاب المناطق أخرى، بحيث لا يكاد أصحاب المناطق المتباعدة المتكلمة به التوصل إلى التفاهم عن طريقه وإن شعروا بكونهم يتكلمون عن طريقه وإن شعروا بكونهم يتكلمون المذة واحدة وينتسبون إلى أصل واحد .

واللسان البربرى بتونس كنا نسمه من شلائين سنة بين الدويرية من المستوطنين للعاصمة وضواحيها، أو يتراطن به الخومس من الجرابة كما نقول في تونس وهم أهل جربة من المخوارج . ويمكننا بسهولة أن تحدد المناطق المتحدثة بالبربرية فها بينها وبالدارجة مع بقية الناس في جنوبي البلاد شرق مدينة قفصه بماقرت والسند وشهالي مطماطة بزوارة وتمزرت ، وبجزيرة جربة باجيم وقلائة

وصدويشش والماى ومحبه بين وسدريان .
ومازلنا إلى اليوم أل اللسان التونسي
نستعمل استعمالا شائعًا كلمات بربرية
مثل :

آبزیز – عند زواوهٔ وبجابهٔ – جراد . بُویْزِیز – عند الشاویهٔ – صَرصر . تَبْرُوری من أَبْرُوری ویقال : تَبْریرو دَد .

علوش من تعلاش ، أعلوش ج يعلوشن ــ خروف ، خرفان .

فَرطاس من أَفَرْطاس من أصابه القرع.. أقرع .

فَرْطَطُوْوَ يَمَالَ : بُوفَرْطُطُو وَأَفَرْطَطُو ... فَرَاشَةً .

فَكُرُونَ \_ أَفُكُر ، أَيَفكر ج أَيفُران ، أَفكر الماء أَفكر الماء ، أَفكر الصحرى \_ سلحفاة . قَرْجُومِدْ أَكَرْزُومِ تكرزمت \_ تكرجومت \_ مقدم العنق .

قطوس... قتوس... أكطوس ، ياطوس... قط .

كركر – كركور – كتلة من الحجارة المقدمة بنجنوب المغرب ، وتسمى بها

قرية بالساحل التونسى ، وهي أيضًا لقب عائلي .

أما الكلمات الأسبانية التي نقلها المهاجرون الأندلسيون إلى إفريقية في عهد الدولة الحقصية فهي على نوعين : منها ما هو عام وهو كثير نذكر منه على سبيل المثال الألفاظ التالية :

یَالَه Pala مجرفة ... رفش . روشکة rosoa لولىپ .

شيئرِلَّة من شِرْبِيل Servilla حذاه نسائىعلى شكل البلغة الاصغير . جميل الصنع – ويصنع من الجلد الملون من القطيفة مطرز .

شِرِلُّب Cerraja قفل .

قَجَر Cajon درج.

كريطة Carrita عربة ــ مركبة تجرها رابة .

کتباض Compus آلة ضبط . بوصلة ميزان موسيق . فكر يقود ويدبير .

كياس Calles طريق معبد . شارع .
ومنها ألفاظ اصطلاحية تستعمل عند
العمال المخصصين بصناعة الشاشية لم

نقف بعد على الكلم الموافقة لها في اللغة الأسبانية مثل :

شنتار : تسمى به شوكة الكرضون التى فطعت من نصفها .

كنيوتش : عود من الكرضون اليابس

رقيق تثبت به البوصات الخمس .

ومنها وهو كثير الألفاظ الإصطلاحية المتداولة حتى اليوم بين أهل صناعة الشاشية والتي أمكننا أن نضبط بصورة دقيقة أصولها الإسبانية وذلك مثل :

| إنمام – إنجاز المرحلة الثانية من ندف الشاشية بالكوضون             | Acabar  | أباكار   |
|-------------------------------------------------------------------|---------|----------|
| إحكام ــ المرحلة الثالثة والأخيرةمن ندف الشاشية وتكون             | Afinar  | أفينار   |
| بكرضون خاص ، وكلمة أفينار وصف يلزم حالة                           |         |          |
| واحدة مفردًا وجمعا تقول : شاشية أفينار،شواشي                      |         |          |
| أفينار .                                                          |         | l sau or |
| حلقة خشبية صغيرة تجعل قاعدة لقطع الكرضون الخاص                    | Bazuila | بازويلا  |
| التي تشد إليها في تماسك الواحدة فوق الأعرى في                     |         |          |
| شكل أسطواني .                                                     |         |          |
| معمل التلبيد ، تغسل به الشواشي بالماء الداخن                      | Batan   | باطان    |
| والصابون وتوضع في قوالب عشبية                                     | Banco   | بانكو    |
| مكان لصانع الشاشية يجلس به ويضع أمامه الالات                      |         | باحو     |
| التي يستخدمها في عمله.<br>عصا كعصا الشرطي وأطول منها قليلا تضرب م | Batidor | بتتور    |
| الشاشية لتنظيفها .                                                |         |          |
| قطعة من الجلد السميك على شكل الشاشية توضع هذه                     | Patron  | يترون    |
| فوقها عند الصنع وتعطيها الشكل المطلوب .                           |         |          |
| حائط الشاشية _ ارتفاعها .                                         | pared   | بنير     |

| قطعة من جلد الماعز مدبوغة تحفظ بها الشاشية بعدد<br>صنعها وقاية لها .                           | Perqumino | برقميلو |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|---------|
| السلك الحديدي الذي تثبت به الأَجزاء التي يتألف                                                 | Bronca    | بروكة   |
| منها البضاطورش ، وهي الشاوش والبزويلة والقصبة<br>أو عود العناب .                               |           |         |
| مكيسة خشبية بها ألواح كثيرة يسمى الواحد منها<br>تبليقة ومغزلان وتشد بلولبين بأعلاهما ثقب       | Prensa    | برينشة  |
| يدار بقروطي<br>مشط ، آلة تلين شعرة الصوف بعد ندف الشاشية                                       | Batidous  | بضاطورش |
| بواسطة الضبنينة .<br>مجموعة الشواشي التي يحتوى عليها الباطان .                                 | Bilaba    | بلادا   |
| مجموع ما يفصل من أشعار الصوف أو ما يقص منها عند صنع الشاشية وشمنيار البوردي، وهو ما يفصل       | Borra     | s,jec.  |
| بالنقص من حرف الشاشية بعد صبغها وصنعها .                                                       |           |         |
| حرف الشاشية .                                                                                  | Borda     | بوردی   |
| المرحلة الأولى من مراحل ندف الشاشية .                                                          | Botar     | بوطار   |
| ولى القطع الخمس من الكوضون الذي يتألف من البضاطورش وأكبرها حجمًا والواحدة من القطع تسمى بوصة . | Pié       | بى      |
| ملقاط.                                                                                         | Pinzos    | بينسيج  |
| وأحد الألواح الموجودة ډاخل البرينشة .                                                          | Tablila   | تبليلة  |
| I I                                                                                            |           | 4       |

|            | ī                                                                                    |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| Trésmédio  | تريميذو                                                                              |
| Téjerillas | تكليلش                                                                               |
| Tuérco     | ئوار كو                                                                              |
| Dosmedo    | دوميدو                                                                               |
|            |                                                                                      |
| Hisopo     | شوبو                                                                                 |
| Ascientio  | شيئتو                                                                                |
|            |                                                                                      |
| Tarca      | طريحة                                                                                |
| Funda      | قوندة                                                                                |
| Garrote    | قروطي                                                                                |
| Copete     | كبيتة                                                                                |
|            |                                                                                      |
|            |                                                                                      |
| Cabeza     | كبيسة .                                                                              |
|            |                                                                                      |
| Cardita    | كرديئة أ                                                                             |
|            | 9020                                                                                 |
| Cardo      | كرضون                                                                                |
|            |                                                                                      |
|            |                                                                                      |
| Cruzar     | كروصان                                                                               |
|            | Téjerillas Tuérco Dosmedo Hisopo Ascientio Tarca Funda Garrote Copete Cabeza Cardita |

|                                                     |          | *            |
|-----------------------------------------------------|----------|--------------|
| الشاشية بعد تلبيدها بالباطان وقبل صنعها والكلمة وصف | Crudo    | كروضو        |
| يلزم حالة واحدة إفرادا وجمعًا .                     |          |              |
| مجموعة الشواشي عددها ٢٤                             | Carril   | كريل         |
| الجزءُ الواقع بين البذير وحرف الشاشية .             | Cuatro   | كواترو       |
| قطعة من جلد ضأنى صقيل توضع فى الشاشية بعد إكمال     | Cuartel  | كوارتيش      |
| صنعها لتكون ملساء ناعمة .                           |          |              |
| سقف الشاشية .                                       | Cornilla | كورنيلتة الأ |
| قطعة من الجلد يضعها العامل على ركبته تساعده على     | Cojel    | کو کان       |
| صنع الشاشية بعد صبغها .                             |          |              |
| داخل الشاشية .                                      | el envés | لبديش        |
| آلة تشبه المبرد يثقب مها الكرضون .                  | Laminita | لمّيتة       |
| مطرقة خشبية تلبد بها الشاشية .                      | Mazo     | ماصو         |
| القطعة الثالثة وهي الوسطى فى الكرضون .              | Médio    | ميذو         |
| الجانب الخارجي للشاشية .                            | Haz      | هاص          |
|                                                     |          |              |

أما الاستعمالات التركية وحتى الفارسية التي نجدها مشتركة بين البلاد العربية التي خضعت قديماً لدولة الخلافة العثانية ، فإنا نقف منها بتونس على مجموعة من الألفاظ قد يكون رسمها والنطق بالكثير من بينها مختلفين بعض الشيء عنهما في مصر والشام ونحوهما . ومن أمثلة ذلك :

روَّشَن Rusen المكان البارز الفخم . زِنْبَراك : دافع يصنع من المعدن . صَارْمِبَّة : رأس مال .

طارمة Ta<sup>r</sup>em قبة ، سقف ، نستعمل فى تونس للدلالة على نوع من الخرزائن أو الدرج المثبتة بالجدار .

كُنَّارَ : حاشية النسيج .

ومن التركية الأَلفاظ التالية : .

أغا Aga الأسرة. لقب عائل بعونس. ألاى Aga الأسرة عسكرية والقائم عليها مير الاى Miralay من مير الفارسية عن العربية أمير .

شطًا: أو شئة Usta الماهر من الصناع وأهل الحرف. تستعمل الكلمة بكثرة. عدينة صفاقس.

أونباشي Unbaši كلمة مركبة من باش بمعنى رأس وأون بمنى عشيرة رأس العشرة .

بازين – بازينة : نوع من الطعــام يصنع من الدقيق والزبدة والسكر .

باش Baš رأس - رئيس - آمر. باشا:لقب تركىملكى، عسكرى،وربما كانت الكلمةمحرفة عن بشه Baše الأَخ الكبير.

بالك : بلكية : أخذت من الفارسية وتتكون من بل العربية وكيه التركية التي تعتبر أداة احتمال ومعناها في الاستعمال العادى لعله .

براسيا : براسية : كراث ,

بُرُقَدان : في التركية باللام تكتب بالحروف القديمة بورتقال - فاكهة من الحوامض كانت تستوود من البرتقال فسميت به .

بريك ، بوراك ، نوع من العجين محشو باللحم والبيض أو بغيرها يقدم ف أول الطفام .

بشرف: Pearev مجرفة عن الفارسية وهي اصطلاح موسيق يطلق عليها مايعرف بد. و التقسيم ، وقبيل الفصل الأصلى والساعى ، الأخير

بِشْق : پیجق -- حدیدة بستمملها
الحداء لقطع الجلد . وحدیدة پقص با
نوع من الحشیش : د تیخ کان پزرع
بتونس یعرف بالتکروری والکیف . .

يُشمار : محرفة عن ببرشان وبرشم وهى كلمة من أصل توكى فارسى پراد بها الطرز الحريرى الذى يكون بالمجية أو البرنس .

بكباش : بكباش وبنباش المناش Hinhasi كلمة مركبة من بيك أو بين بمنى ألف وباشي وباش ، رأس الألف أو قبائد الألف.

بلهوان : بهلوان ـ شجاع مصارع قوى البنية .

بهار : نوع من التوابل .

بوسطاجی : بوسطة + جی ــ موزع لبرید .

بوغاز Bogāz الموضع الفيق من كل شيء ، ويطلق على الممر الفيق بحرا : المفيق .

بَنُ : باى \_ بك : Bey لقب تركى يطلق على الوالى الحاكم للبلاد : وللمرأة يقال بية ، وفي الأصل بايا ، وهما بدل أفندى وخانم .

ثارزى : ترزى - من الفارسية درزة خياطة . الخياط لقب عائلي بثونس . ترسانة : Terşane محرفة عن العربية دار الصناعة .

جمباز : جنباز حانباز Ganbax اللاعب بحياته المجازف بروحه : نوع من الرياضة البدنية .

خازوق : kazik الوتد.كلمة تستعمل في الدعاء على الإنسان بالشر .

خردة : Hurda من كل شيء أصغره ، ما صغر من السلع ، مقصورة في التونسية على الأشياء المستعملة القدعة .

خَرِّثُدار : محازندار Æezinedar آمین الصندوق . لقب عائلی بتونس .

خُشَاف : خوشاف ــ شراب الزبيب الجاف ــ وبتونس شراب السفرجل .

خوجة: Ḥoca خواجا ـ المعلم ـ المدرسـ الأستاذ من رجال الدين. القارىء للفرآن ـ لقب عائلي .

دُغرى: الذهاب رأسا - صدق.

رِنقة: Ringa زنكة نوع من السمك Ringa رنقة: سراية : سراى : القصر الملكى القخم.

مِراية : سراى : القصر الملكى القخم.

مِراية : عَقَادُ الزجاجة . القارورة .
والقارورة الخاصة بتلخين التنباك .

صادة : سادة ... بسيط ... غير موكب غير مزوق ... بلا سكر عند الحديث عن القهوة .

> طاقم : مجموع آلات وأدوات . طاوة : طاية ــ مقلاة .

طرشى: Turšu الحموضة ،يطلق على المخللات .

عنبر: من العربية نبر ... أنبار ، مكان تحفظ فيه المواد الغذائية ، بيت التاجر Ambar .

فِنجال : فى التركية منقولة من الفارسية بنكان الكأس المخصص للقهوة أو الشاى .

قازان : kazzan قامر كبيرة واسعة من النحاس يطبخ فيها المقادير الكثيرة من الطعام .

قازيق : kazik نفس كلمة قازوق ولكنها تستعمل بهذه الصورة للمعنى المجازى الدسيسة القدعة . الحيلة . الخدعة .

قسرف: المكس - الإدارة التي تتولى قبض المكس.

قفطان : قبيص فوق .

قهوارطى : قهوالطى ما يتناول الصباح مع القهوة .

قِيش : قايش : جلد يسن به الحلاق موساه .

كاغد : kagit عن الفارسية Ragez ورق .

كراكوز : قرة كوز - وأصلها نارسى karogoz . العين السوداء -الشخص الأول في لعبة الخيالاتية .

أما اللغة الإيطالية فإن أكثر ما دخل منها في الاستعمال في اللسان التونسي ألفاظ الحرف والصناعات التي كان يشارك الإيطاليون وأهل صقلية فيها ، أوالكلمات و اليومية ، المتصلة بالتقاليد وأنسواع الطعام ولبيان ذلك نعرض المجموعة التالية :

> والانسي بأخرة صيد . Balance حاملة الأثقال ... رافعة . بالانكو Balanco وإبالطو معطف . Palto رر برودو ىساء . Brodo نوع من السمك أصفر اللون . بيشي ليموني Pescelimoné شرمان ــ كلمة من أصل جرماني تعني بط . Germano جرمان اليوم - ما يدفع من أجرة اليوم عن العمل. Giornata جرناطة

| الأثواب أو الأمتعة القديمة.                          | Robavecchia | روبافيكا         |
|------------------------------------------------------|-------------|------------------|
| طرز بالإبر وشبيك مخرّم .                             | Rigamo      | ريبكامو          |
| جزمة .                                               | Stivali     | ستيفالي          |
| ملم - تنظر إلى الأصل التركى و أسكلة ، تستعمل         | Scala       | سقالا            |
| للدلالة على خشبة توضع جسرًا للنزول من الباخرة        | 8           | -                |
| إلى البر .                                           |             | 71.0             |
| نوع من السمك الأزرق يسمى بالفرنسية ماكرو .           | Sgambri     | سکمبری           |
| مرق يعد من عصير الطماطم .                            | Salsa       | حبالصة           |
| مائدة مرتفعة ـ منضدة .                               | Tavola      | طاولة            |
| شهرة – فهوع صيت .                                    | Fama        | فاما             |
| زهو سببه التميز بـأنواع من الثراء الفكرى أو المادى . | Fantasia    | <b>خا</b> نشازیا |
| واجهة .                                              | Facciata    | فطشاطا           |
| ورق .                                                | Carta       | كارطا            |
| منضدة صغيرة توضع جانب السرير يغرفة النوم             | Comodino    | كومودينو         |
| آلة إضاءة تستعمل في الصيد البحرى .                   | Lampara     | لُعْبادا         |
| -صباح - سراج .                                       | Lampada     | ئنب              |
| أكلة إيطالية معروفة.                                 | Macheroni   | مَغُرونة         |

والحديث عن ذلك مفصلا . ولكننا مع أما اللغة الفرنسية فقد كان استعمالها هذا نشير إلى أن اللين لم يدرسوا الفرنسية أكثر، وليس تأثيرها محصورًا في ميدان ولم يقرأوها تجرى على السنتهم كلمات واحد من الميادين، كغيرها من اللغـات الأصلية أو الدخيلة . ولسوف نحاول كثيرة انتقلت إليهم بحكم الممارسة

اليومية أوالعمل في بعض المصانع أوالقطاعات ويمكن أن نمثل لذلك بالألفاظ الواردة في القائمة التالية وهي مفردات اخترناها من

الكلمات المستعملة ق قطاع السيارة عند عامة العاس، مثقفهم وعاميهم العارف بالفرنسية منهم والجاهل بها ،

| جذع .                          | Arbre           | آر پر       |
|--------------------------------|-----------------|-------------|
| محور .                         | Axe             | آکس         |
| دواسة البنزين ـ مسرّع ـ معجل . | Accélerateur    | آ كسيلارتار |
| دافع المعرك .                  | Embrayage       | أمبرياج     |
| رادع .                         | Amortisseur     | أمورتيسار   |
| صارية .                        | Antenne         | رُ أنشان    |
| البطاريّة ــ المشحن الكهربالي. | Batterie        | بانرى       |
| مقبض .                         | Pince           | بانس        |
| مقدح .                         | Briquet         | بريكيه      |
| الجهاز بـأكمله .               | Bloc            | بلوك        |
| صندوق السرعة .                 | Boite & Vitesse | بواتا فيتاس |
| ملف كهربائي .                  | Bobine          | يوبين       |
| مضخة الماء.                    | Pompe A cau     | بونياوو     |
| مكيس .                         | Piston          | بيستون      |
| طيل .                          | Tambour         | تانبور      |
| جرار.                          | Tracteur        | تركتور      |
| مرآة يرى فيها الناظر خلفه .    | Rétroviseur     | تروفيزار    |
| صفيحة حديد .                   | Tôle            | تولا        |
|                                | i               | ı           |

|                                             | 4.14                    |                  |
|---------------------------------------------|-------------------------|------------------|
| آلة دجميع الكهرباء .                        | Deleo                   | ديلكو            |
| مطلق .                                      | Demarreur               | دعارار           |
| اللدينم .                                   | Dynamo                  | دينامو           |
| الميرد المشعاع .                            | Radiateur               | رديتار           |
| خزان البنزين .                              | Rèservoir d'<br>essence | ريزر <b>غوار</b> |
| مطلق ذاتى أو تلقائى .                       | Starter                 | سترتار           |
| وهاء الرماد .                               | Cendrier                | سندريا           |
| تعليق .                                     | Suspension              | سيسبانسيون       |
| قطعة الدائرة .                              | Segment                 | ميقما            |
| حيكل السيارة .                              | Chassis                 | شاسی             |
| قىيص .                                      | Chemise                 | شاميز            |
| الإطار الداخلي لعجلة السيارة ــ الأُتبوية . | Chambre à Air           | شميوار           |
| الوهاج .                                    | Phare                   | فار              |
| مروحة .                                     | Ventilateur             | فانشيلاتار       |
| کابیع .                                     | Frein                   | فران             |
| . مقود                                      | Volant                  | خولن             |
| (تخلية - تفريغ .                            | Vidange                 | فيدانج           |
| اولب مصفح .                                 | Vis Platiné             | ليسبلاتيني       |
| مصفاة .                                     | Filtre                  | فيلتر            |
| آلة الإنارة الخافشة .                       | Veilleuse               | فيياز            |
| الواق من الوحل .                            | Garde-Boue              | قرقبو            |
|                                             | 10                      | 0.               |

|                               | 1            |           |
|-------------------------------|--------------|-----------|
| . ellek                       | Capote       | كبوط      |
| المبخّر .                     | Carburateur  | كربيراتار |
| سير – ج – ميبور .             | Courrois     | كوروا     |
| مرفع .                        | Cric         | كريك      |
| الإشارة الضوئية .             | Clignateur   | كلينياتار |
| "عدّاد ،                      | Compteur     | كئتاد     |
| ضاغط .                        | Compresseur  | كوبراسار  |
| مطَّاط                        | Caoutchouc   | كوتشو     |
| مغلاق ــ قلنسوة المحرك .      | Culasse      | كولاس     |
| مسندوق المؤخرة لنقل الأمتعة . | MalleArrière | مال اريار |
|                               |              |           |

ولاتكمن صعوبة دراسة العامية التونسية في هذا الخليط من الكلم والاستعمالات المختلفة الأصل والجنس، بقدر ما تظهر كبيرة في تحديد طريقة النطق عند أهل تونس وأهل المغرب عامة . وأول من جابهته بعنف هذه الصعوبة المستشرقون . فقد وكان الفرنسيون الذين يرغبون في الاستقرار بشهالي إفريقيا أو زيارته أيام الاحتلال الأجنبي ، ويودون الاحتكاك بأهله والتعامل معهم بعد حقظهم لمجموعة من

الكلمات تزيد أحيانًا على خمسهائة لفظة يتعذر عليهم فى أحيان كثيرة الفهم والإفهام ، بسبب وعورة النطق أو تشابه أوتشاكله لما يكون بين الألفاظ من اشتراك مرة وتجانس أخرى . ولما ينبهم من المعانى بسبب الخطأ فى الترقبق والنفخيم لبعض العروف . وقد مثل بعضهم لهذه الصعوبة بالكلمات التالية :

أمان ــ من الأمن ، وأمان بتفخيم الميم = كيف ممكن ٢

أمين ــ خبير ، وآمين ما يقال عند الدعاء .

بابا \_ مفخَّمًا أَبِي ، مرقَّقًا بانُه .

باش ــ سوف ، باش : كساء سميك تغطى به مختلفالأمتعة .

بِر د ــ أحش بالبرودة ، وبَرَد من برد أى استعمل المبرد .

بِلاً ــ أمر بوضع الشيء في المساء ، وبالله: قسم .

تاب - من التوبة ، وطاب - نضج . حُرام - بندقيق الراء قطعة من النسيج توضع على الرأس وتسدل من الطرفين . وحَرام - ممنوع شرعًا .

دُوا 🐣 دواء، فعوا ... فِعاء .

رائجل - وجل واحد ، راجِل - يعنى مها جنس الرجل .

رَبِّي – إِلَّهَى ، وربِّى : حبر اليهود . زِرْب – أَمْسَع وجُرب –مَرض بالجرب – الجرب : المرض .

شُوم \_ سعر ، وَصُوم أمر بالعموم . فِر ز \_ انت ، وَفَرج - العاقبة .

فِرش ۔۔ بسط الثوب ، وفَرْش ۔ ریر .

. مُحَرا \_ أَجَّر ، كره \_ لم يوض . كَلَا \_ أكل ، وقلا \_ قلى .

لبابا ــ هو وسط الخبز الغير الناضج . لبابا ــ لأبي . الأولى بترقيق الباء والثانية بتفخيمها .

لِلاً ... ما يقال عند نداء السيدة ، ولله ما ينسب لله .

مَرَّة ـــ للواحدة ، ومُرة ضد العذب. نُسَا ــ جمع امرأة ، ونُسا : جنس . نَسَا: نَسِي .

ولّ - على أمر، ووالله - قسم .
ومن ثم أقبل المستشرقون ومن تبعهم
من أبناء تونس وسائر بلاد المغرب من
أصحاب الدراسات الألسنية على تحديد
الكلم وضبط طرق النطق بها بحبسب
الأقاليم والجهات والمدن والقرى . وهم بعد
إقرارهم مما بين اللغة العامية بالمشرق
واللغة العامية بالمغرب من الاختلاف والتباين
الذي يبرز بصورة واضحة في قلة الحركات
أواختصارها، كما في خرج وسمعت و كتب
وتفضّل . فهي عند أهل المشرق مسكّنة

الأواخر في الاستعمال ، محركة بحركاتها الطبيعية في بقية الأحرف كما في الأصل الفصيح . وهي لدى المغاربة مسكَّنة الأوائل بتوهم حركة سآنقة في الأكثر كسرة ، وتشريك الحزف الأول بعد السكون الطارى عليه فى الحركة مع الحرف الموالى له فنقسول: اخْمُخُرج والْسُمَعَت واكْكِتِب وَاتَّتَغَضَل . وكذلك بعد إيرادهم الكلمات المشتركة بين أهل المغرب ، والمستعملة خاصة بشرقيه ، والمتداولة فحسب بالبلاد التونسية تعمقوا دراسة اللغة واللهجات داخل القطرالتونسي مفرِّقين بين ما يستعمل من ذلك بالعاصمة أو بالمدن والقرى المتصلة بها ، وبين ماهو من خصائص الاستعمال والتعبير عند البندو الرحل .

وبقصد إنارة الباحث وتمكينه من تصور ذلك ، أحبينا أن نعرض عليه تماذج وأمثلة لكل هذه الاستعمالات .

فمن الكلم المشتركة فى الاستعمال بين عامة سكان المغرب كلمات متنوعة مختلفة الأصول مثل :

انزاص – اجاص

اكحل - أسود
ازُعر - أشقر
برح - رفع صوته
بَرُّاد - إناء يطبخ فيه الشاى
بلاَّدج نوع من الطير
بيتَر - نوع من الثين
بكُوش - أبكم
بَرُّوله - ثدى
بَرُّوله - ثدى
تَرُّاس - أعزب - راجل
تَرُّاس - برد

يَرْقَاس \_ نبت مثل البطاطس مره

تُغَشَّش – غضب

جُرّة ـــــ أثر الأقدام .

جُرَان – ضفدع

جُغْمة \_ جرعة حَلْ \_ فتح

حَرْقُوس - مادة نبتية تحرق حتى تصبح
سائلا أسود تزين جا
المرأة بوضع نقط منها
في وجهها أو خدها أو

على حاجبها .

| - "ضومعة                        | مُستعة                 | خشم ۔ فکر                    |  |
|---------------------------------|------------------------|------------------------------|--|
| ــ حلا                          | صَبَّاط                | خَطْن ـ نقص                  |  |
| _ نضج                           | طاب                    | خدم – اشتغل                  |  |
| – أنضج – طبخ                    | طَيِّب                 | رومی * _ نصرانی              |  |
|                                 |                        | زْدِب – أسرع°                |  |
| <ul> <li>فخذ القبيلة</li> </ul> | عَرْش                  | زُواً ـــ العصفور ، زقا      |  |
| ذكر الماعز                      | ء.<br>عتروس            | زَايْلة _ دابّة              |  |
| ـ مال                           | فْلُوس                 | زَرْدَة - مأْدبة             |  |
| – أقوع                          | فرطاس                  | دَشْرة _ قرية                |  |
| – سلحفاة                        | فكرون                  | سَلَّك - خلَّص               |  |
| ۔ یکنی                          | قد                     | سيَّق – أراق الماء بكثرة قصد |  |
| ـ أول العنق                     | قَرِجُومة              | التنظيف                      |  |
| قضم                             |                        | ساسا ۔ سال                   |  |
| ١<br>– ظفيرة الشعر              |                        | سَرْدوك - ديك                |  |
| ــ سعل                          | کع                     | مَدُلُوم – سلمٌ              |  |
| _ ربوة                          |                        | شخُون ــ حار                 |  |
| ے تب                            | تخرم                   | شُكَاره – كيس                |  |
| ۔ن<br>۔ ٹینة                    |                        | شَاقُورًا ۔ فأس صغيرة        |  |
|                                 | مَلْف                  | شارب – شفة                   |  |
| وبطن أملس                       | co <del>nd</del> cosel | شَلْعُوم – شارب              |  |
| _ مشمش                          | مشماش                  | صب المطر - نزل               |  |
| _<br>ــ تكلّم ، صوت الج         | هدر                    | صَوْر _ حصل                  |  |
|                                 | 2000                   | 35.00 a s 35.500             |  |

| بَرَشْة - كثير                     | . هَجَّالة _ أرملة                     |
|------------------------------------|----------------------------------------|
| بِرْشِتَى ۔ ولد الماعز             | وَكَىٰ ۔۔ صار                          |
| بَرْ كُوس _ الواحد من الضأن دون    | وِجْه طلقه نار                         |
| الكبش وفوق الخروف                  | ومن الكلمات المتداولة بشرق المغرب      |
| بَحْبُوص - ذيل                     | والمشتركة في الاستعمال بين سكان        |
| بُوشٌ - فارغ                       | البلاد التونسية وطرابلس وقسنطينة .     |
| فم ـ تُبدل في بعض الجهات           | بَرًا _ اذهب                           |
| الثاء فاء فيقال: فم =              | بصّر ـ داعب                            |
| موجود                              | بُرُقْلَان – برتقال                    |
| مائکًاش ۔ غیر موجود                | فِنيَّة – طريق                         |
| جَخْفًا _ للحمل الذي تركبه المرأة  | جُرْمان _ بط                           |
| وتستعمل في بعض                     | حَبْرِمًا _ دُوبِهما _ حَدْما ج حدما _ |
| المجتمعات بحمل العروس              | حالما ، عندما                          |
| خاصة                               | ۔<br>خنِب – سرق                        |
| ـُخَجِّم ــ حلق ــ زيَّن ــ حَسَّن | راح <b>ـ ذهب</b>                       |
| دُولاش ــ تجوال                    | سانِية بستان                           |
| رُتاَحَ ` _ استراح                 | سِْفِنارِية – جزر                      |
| زاده _ مع ذلك                      | ۔<br>قطوس ۔۔ قط                        |
| سُطُوش ــ محفظة                    | لِينَ - حَي                            |
| سُوريَّة ــ قبيص                   | رین<br>نُغَر _ غضب                     |
| شيّع - رافق                        | ومن الاستعمالات الخاصة بالبلاد         |
| صُوّة _ البرّية                    | التونسية :                             |

مِيد - أمد إلى نظرة خاصة مزدوجة ترجع من ناحية إلى ضَبُوط = إبط الكلم ومن أخرى إلى طريقة النطق بها . طُرْهُوُشَة 🛥 جيب كبيرة بأهلي البرنس فمن الكلمات المستعملة بعاصمة تونس: غَشير 🕳 طغل آش = ماذا أى شيء. باش بأى شي ،سيسوف علاش - لأى شي . كيفاش -فَرْخ = صغير، للحيوان وغيره كيف. لم لاش - لأى شيء . لو اش -قُليم – قضم لماذا . مداش ــ من أجل ماذا كَذُرُونَ - = كساء من صوف يلبس أولادة ن = قبيلة خاصمة بالساحل التونسي إيجا + أقبل كَرْهُبة - كراهب = سيارة - سيارات بْجُدك ولا تُفَدُّلِك - أَجادُ أَنت أَم مَزل ؛ كُروُمة 🖚 قفا العنق برَشْة = كثير كشطَّة = عمامة بالِك = ربما مُرْشانة 🛥 حيل المظفّر وتطلق مجازا بَرْكَةُ = كفاية على المال القليل ببسييف - قسرا مُنْفَالَة = ساعة بكُرى = أول الوقت وقبل . نُوض 🗕 تم بلْلًى = مهما هَنْشِيرِ = مزرعة **تُوًا -- الآن** وزُرَة = نسيج من صوف برتديه حَن = أراد الأعراب حُوت := سمك وْفَا - انتهى . خُزَر = نظر بحدّة \_ حدَّق أما التفريق بين لغة سكان العاصمة دُخُل = دخل ولغة القرى ولسان أهل البادية فإنه يحتاج راومِزَّال= يُرلو

وَرَبِّيةً. - يساط

زعما 🕳 هل

ساق 🖚 قدم

شْتَا = مطر

شَاشِيَّة = قلنسوة - غطاء الرأس

طُلّع = صعد

غَمَل = عمل

قَدْ قَدْ 🛁 تماما

کیف 🕳 مثل ، عند

لبارح – أس

هُبَط = نزل

هُونِي 🕳 هنا

بِزِّی = بجزی ـ بکنی

باسر = كثير:وتستعمل عند بدو الجزائر.

وقد يحصل في النطق بكشير من الكلم فرق مبناه اختلاف المتكلم بها رجلاً كان أم المرأة أ. فوراكلمة بَيْن بَيْن ،وزُوج

والنين ، وزَينَب ، وعين ، تبدل الحركة السابقة لحرف العلة الساكن فيها حركة تجانس الواو أو الياة التي تصير مدًا لتلك الحركة ، فيقول الرجل بين بين ، زُوج ، اثنين ، زينب ، وعين وتنطق المرأة التونسية وكذلك أهل مدينة صفاقس بهذه الكلمات على الوجه القصيح الصحيح .

ولسنا في هذه المناسبة العارضة والزمن القصير بقادرين على أن نضع قانونا يضبط أحوال النطق والتصريف للكلم في العامية التونسية ، ولكننانكتني فقط في هذا العرض بالإشارة إلى مجموعة ملاحظات تُعين على تصور الأوجه المستعملة والطرائق المعتمدة في النطق بمختلف جهات البلاد التونسية .

فسكان المدن والحواضر والقرى يبهدلون الجيم زاياً في مثل : جوز : زوز : ثمرة ، وزوز أيضا بمعنى بعل والنان ، وفي جاز يقال :زاز بمعنى دخل ،وفي جنس يقال : زنس .

ويحذفون الألف من أداة التعريف أو الجنس، وربما حذفوا الألف واللام كليهما؛ يقولون : عَلْفرس : على القوس. عشسطح : على السطح . مِلْباب : من الباب . مِدْدار : من الدار .

ولهم بالنسبة للضمائر المتصلة كتاء المخطاب الساكنة آخر الفعل الماضى حالة واحدة للمذكر والمؤنث؛ تقول: نزلت : أنت وأنت، وتستعمل الثاء والواو لجماعة المخاطبين ذكورا وإناثا بصورة واحدة؛ تقول : نزلتو : أنتم وأنتن :

وكذا الحال بالنسبة لواو الجمع مفردة في مثل: نزلوا ، حالة واحدة : هم وهن . وتتحد الصيغة أيضا في الأمر للمفرد مذكرا ومؤنثا ، يقال : انزل ، له ولها . أما مع الضمائر المنفصاة فإن لضمير المخاطب المفرد حالة واحدة للمذكر والمؤنث : إنتو وهناك حائنان مع ضمير المخاطب المنفصل إذا كان جمعا ، ذكرا أو أنثى يقال : أنتم وأنتوما .

أما ضمير الغائب المفرد فهو بختلف بين المذكر والمؤنث، فيقال للأول : هو

وللثانى: هى . وفى حالة الإضافة تقلب الها واوا فى المذكر ، فد قول: متاعو ،بدل متاء، وتبقى على حالهابالنسبة للمؤتث فتقول: متاعها ، كما فى الفصيح . ولضمير الجمع صيغتان يستوى فيهما أيضا المذكروالمؤنث وهما : هم وهوما .

أما كاف الخطاب فإنها تكون بصيغة واحدة للمذكر والمؤنث ؛ حالة الإفراد متاعك ، وحالة الجمع متاعكم .

وفى الم الإشارة تقترن هاء التنبيه بلام ال ، أو بألف ذلك ، بدون ذكر الذال فيقولون : هالكتاب ، في هذا الكتاب ، وهاكلولد ويختلف هذا الاستعمال بالطبع عما هو شائع بسائر بلاد المغرب من مثل قولهم : هذا الولد ماذاك الولد ماذوك الأولاد مد ذاك الولد ذوك الأولاد مد ذاك الولد ذوك الأولاد مد ذاك الولد ذوك الأولاد مد وذيك البنت .

أما شأنهم مع الفعل فإن لهم تصرفات خاصة به نى الماضى والمضارع والأمر فهم يهملون صبغة انفعل للمطاوعة وبعوضونها بصيغة فعلمقترنة بشاء لاحقة أوّله ، تقول فى فعلى : حرق - حاز - بدل انحرق وانحاز: تحرق وتحرقت،وتحاز وتحازت .

ويحولون صيغة فعل في مثل ابيض واحمر وفي مثلها في يبس إلى افعال ابياض واحمار وايباس .

ولصيغ المضى فى النواقص حالة واحدة فإذا اقترن الفعل بضمير الغائب المؤنث للواحد وهو التاء،أو بعلامة الجمع وهى الواو، فإنك تقول فى :

| نساو   | نسات   | نسى   |
|--------|--------|-------|
| مثاو   | مشات   | مثبى  |
| ربگاو  | ریگات  | ربي   |
| قامماو | قاسات  | قامى  |
| تعراو  | تعوّات | تعرى  |
| تلاقاو | تلاقات | نلاق  |
| نتحلاو | ستحلات | ستحلي |
|        |        |       |

وتضعف التاء علامة التأذيث الساكنة .

آخر الفعل الماضى عند اتصالها بكاف الخطاب أو با الغائب المتقلبة واوا فتقول فى :

ضربت ضربتيتك = ضربتك .

سلمت ملميثتو \* سلمته

وفى الفعل المضارع يبدلون حرف المضارعة للمتكلم الواحد وهو الهمزة بحرف المضارع على الجمع ، ويضيفون حالة الجمع واوا آخر الفعل،ويقولون فى اخرج: تخرج،وفى نخرج: نخرجو

وق مضارع يستفعل الأجوف يقولون في مثل يستفيد: يستفاد،وفي مضارع يستفعل الناقص يقولون في مثل يستحلى: يستحلا .

ويحتفظ المضارع الناقص وكذا الأمر بالألف أو الياء في آخره عند اقترانه

بواو الجمع يظهر ذلك في مثل :

| إنشيو  | نِمْشِيو | مشى    |
|--------|----------|--------|
| ربيو   | يربيو    | ربی    |
| قاسيو  | نقاسيو   | قاسى   |
| نساو   | تتساو?   | نسى    |
| تعداو  | تتعداو   | تعدّی. |
| تلاقاو | نتلاقاو  | نلاقى  |
| ستحلاو | يستحلاو  | ستحلي  |
|        |          |        |

أما فعل الأمر فإن العامية التونسية لا تجرى فيه على قواعد التصريف العربية تقول في :

ضرب پضرب آخیوب ضرب پضرب آخرک دی پری آدم دی پری آدم شرب پشرب آشرک شرب پشرک آخرک شرب پشرک آخرک

فإذا نظرنا إلى الأساء في الاستعمالات البومية باللسان التونسي في العواصم والمدن والقرى وجدنا ماكان منها على زنة فَعُل أو فُعُل أو فِعُل يتغير النطق به إلى فَعُل وفَعُل مالم يكن ناقصًا تقول في قَبْر: قبر وفي طِفل: طُفل وفي قُفل: قَفِل، فإذا كان ناقصًا بني على صورته العربية الفصيحة ناقصًا بني على صورته العربية الفصيحة كما في مثنى وزهو وجدى .

والمصادر فی الدارجة التونسیة تمانی علی وزن فَعْلان کلتخلان ،من دخل دخولا ،وحَلّان من حلّ محنی فتح ، ووَفْیان من وفی محنی انتهی ، وطّویان من طوی .

أما الجموع فإن منها ما يكون على أفعلة كما في أقلِمة جمتع قلم، وأمْفِصة جمع مغص .

أما جموع الأبهاء أو العبقات الدّالة على علة أو لون فإنها تكون على زنة فَعُل أوفْعِل

مثل بينس خبر كحل عور غيى مأوش وتأتى جموع الاسم الثلاثى المونث على زنة فعالى ، كما فى قصعة : قصاعى - إبرة : أبارى - قفلة : قفال - كسوة : كساوى -زربية زرابى .

ومن الأوصاف ما يكون على زنة فَعُول مثل شخُون لساحن، وهَشُوش لهِش.

ويجمع حلو الذى مؤنثه حلوة على خُلُوِّين بتشديد الواو .

ونلاحظ بالنسبة لأماء الفاعلين والمفعولين نما زادعلى الثلاثى حالات خاصة مذا اللسان . فهناك صيغة واحدة لاسم الفاعل والمفعول عوهي مُفَعَّل تقول مُكمَّل ومُسِمَّى .

وفى صبغ أساء الفاهلين والمفعولين والمصادر التي من زنة فعل أو تفعل الناقصين تنسج في النطق بالكلمة حركة المقطع الأول مع حركة المقطع الثانى، تقول في معرى: مُعرى، وفي مُتعدى وفي تُسوية يسبية . فإذا اتصلت حركة الفنحة بحرف لهوى أو مفخم فإنها تقلب ضمة كما في مرتى ووقى وفي وفي تنفية تُنفية تُنفية .

ونفس القاعدة تنطبق على أساء المفعولين النواقض، تقول في مبلى : مِبْلى، وفي مقلى : مُقْلى وفي مصلى، مُصْلى .

وإذا اقترن اسم الفاعل المؤنث المفرد بكاف الخطاب أو هاء الغائب المنقلبة واوًا ضعّف ثاء التأنيث من آخره تقول: قائِلَتُه = قاتْلِئُو - مُحافِيتُك - محافِيتَئِك ومحاذبته = محافِيتُتُو مقابلتك = مقابِلتْتِك - مقابلته - مقابلتُتُو .

ومن الأساء والأوصاف ما يقترن فى اللسان التونسى بلواحق من أصل تركى تكون فى أول الكلمة مثل باش،أو فى آخرها مثل جي ، أوفى الأول والآخركما فى الأمثلة الموالية :

مُصْرُقْجِي = مبذر . كَافُورجي = شديد الكفر .

قرباجی = الساق الذی یحمل القربة
 ویقال ق المغرب : قراب .

بَلاغْجى -- صانع البلغة و النعل ، ويقال فى المغرب : بلايغى .

بَاش مفتى = رئيس المفتيين أو كبير أهل الشورى .

باش كاتب = رئيس الكتاب . باش قمار = كثير لعب القمار . باش زُوفرى حكير المستهترين أخلاقيا . باش طبُجى = رئيس الطبجية المستعملين للمدقع .

وقد تحصل مفارقات في الاستعمال في المكان الواحد كعاصمة تونس بين المتكلمين للسان الواحد ، من أصحاب العقائد المختلفة كالمسلمين واليهود ، ومن أجل الإنصاح عن ذلك نعرض الأمثلة والاستعمالات الآثية :

| (نن)       | (ی)   | (1)   |
|------------|-------|-------|
| جرد        | زربوع | جربوع |
| ج          | زرح   | بوح   |
| جرح<br>زاق | . جلق | زلق   |
| ، سرق      | شرق   | سرق   |

| (ړ).                       | (ي)               | <u> </u>     | ن)           |
|----------------------------|-------------------|--------------|--------------|
| شرب                        | سرب               | : شرب        |              |
| شرط                        | مرط               | شرط          | 532          |
| شطح                        | سطح               | رقص          |              |
| ھنق                        | سنق               | شنق          |              |
| شئح شئح                    | مثلح              | صلح          | 및            |
| 45                         | طُوُدَ            | طرز          |              |
| مُطَفَى                    | ءُ مُكثر          | عطش          |              |
| ياسر ـ برشة                | ياسر              | کٹیر         |              |
|                            | (,)               | (ی)          | (ن)          |
| ضمير المخاطب الفرد المنفصل | أنت-أنتيا-أنتينا  | أنت          | أنتً-أنتِ    |
| ضمير الغائب للجمع المنفصل  | هوما              | أوهان        | <b>م</b> م   |
| ضمير المخاطب للجمع المنفصل | أنتوما            | أنتومان      | أنتم ـ أنتن  |
| ضمير المتكلم للجمع المنفصل | أحنا              | إحنا         | ئحن          |
| ضمير الغائب المتصل         | جابوه             | جابوو        | جاءوا په     |
| لإشارة للقريب              | هذا _ هذایا       | ٦٤٦          | هذا          |
| ا<br>الإشارة للبعيد        | هذاكما هاذو_هذوما | آدو ـ آدومان | أولاء أولاتك |
| الاستفهام عن الشخص         | آشکونو ۔ آشکونی   | آشكون        | م.<br>من     |
| 3 370                      | 1                 |              | 25           |

|                          | ( , )           | (ی)             | (ن)           |
|--------------------------|-----------------|-----------------|---------------|
| العدد                    | نبة             | يا              | مافة          |
|                          | مِيتين          | مَيْتين         | مائعان        |
| الظرف                    | ثم فم           | تَم             | ı ak          |
| السؤال عن المكان         | وين             | واين            | أين           |
|                          | وینی – ویشهی    | واين واينيها    | أين مي        |
| كلمة                     | في عوض          | ق عاوض          | يوض           |
|                          | عاد             | بق              | بق            |
|                          | ماعاتش          | مابقاش          | لم يبق        |
| علامة التثنية            | كتابين -مروحتين | کتابین۔         | كتابان_بين    |
|                          |                 | مروحتين         | مروحتان       |
| علامة الجمع              | المسلمين        | مسلماين         | مسلمون-مسلمين |
| كلمة مختومة بيين         | يلين            | يليان           | يلين          |
| جمع الكلمة المختومة بيان | عطاشة _ عاطشين  | عاطشين إلاق     | عطاش          |
|                          |                 | عار وجاف فله    | مطاشى         |
|                          |                 | العبورتان للجمع |               |
| معع مبية                 | صبايا           | مبيات           | حببايا        |
| سع أخ                    | اخوة وتحوها     | خوات            | اخوة وغيرها   |
| ىبع موتى                 | موتى            | مايتين          | أمواتموتى     |
| سع على أفعلة             | آفلمة           |                 | أعلام         |

| E E VO                 | (4)        | (3)          | (ف)      |
|------------------------|------------|--------------|----------|
| كلمة                   | عای ۔ عیان | عِيَّان      | متعب     |
| كلمة                   | وثالبارح   | أول بارح     | أول أمس  |
| الفعل الناقص الياثي في |            |              | 250      |
| المضارع للمتكلمين      | غشيو       | نمشيبو       | غشى      |
| فعل أمر                | _آمَر      | امار         | آمر – مر |
| فعل **                 | زوز        | زوز – زواز   | ادخل     |
| فعل                    | صير        | صيّر - صيّار | صير      |
| تعجب                   | منظفو      | مانظفو       | ما أنظفه |
| كلمة                   | هانی       | غير موجودة   | ها أنا   |
| 78 184                 | مانى       | غير موجودة   | ما أنا   |

| ن نميح | ق قرية | ت تونس |
|--------|--------|--------|
| ala.   | ی      | . 6    |
| مشى    | مشى    | مشى    |
| نَسِي  | نسي    | نسى    |

وأكثر ما يسمع ذلك بجهة الوطن القبلي .

وتقلب الياء ألفا لينة فى أواخر الكلم وذلك فى مثل : فإذا قارق المتبع لتطورات وأحوال هذا اللسان و الدارجة التونسية ، بالعاصمة وضواحيها ،وقعب متوغلا فى القرى البعيدة عنها وألمدن المنتشرة بأنحاء الجمهورية لاحظ أن هناك اختلافًا بينا من جهة إلى جهة ،ومن منطقة إلى أخرى ،في كثير من القرى تبدل الفتحة كسرة في النطق بأواخر الكلم أمهاء كانت الكلم أو أفعالا

وذلك كما في:

| قدم _ رجل  | ساق    | كواع      |
|------------|--------|-----------|
| جبع        | جنع    | لَمُّد    |
| مطر        | شتا    | ئۇ        |
| هنا        | المنا  | هی        |
| ئزل        | مبط    | هو د حاثر |
| أشعل_أوقمد | شَعُّل | وَلِّع    |

وأشهر أما يتميز به اللسان في البوادي . التونسية ويختلف به حن أهل المسدن والقرى النطق بالقاف المعقدة كما في : أول - قول - قل .

قلب \_ قلب \_ قلب .

حڤرنی – حقرلی – احتقرنی .

ويفرق البدو تفريقاً واضحا بين المذكر والمونث فهم وإن كسروا الهمزة من إنت الضمير المنفصل للمخاطب يفتحون التاء للمذكر ويكسرونها للمؤنث . ويبرزون هذا الفرق واضحا في الأفعال فيقولون شبت المستعملة للمذكر والمؤنث بتاء ساكنة في الاخر عند أهل المدن والقرى شبث بتسكين التاء للمذكر وشيت \_

| ف نصيح  | ق قرية | ت ٹونس |
|---------|--------|--------|
| الذي    | ווא    | اللي   |
| للقينها | تقلاها | تقليها |

وهذا بهلاد الساحل كثير .
أما في البوادي فأنت في أحيان كثيرة
أمام ألفاظ جديدة وصور تعبيرية مخالفة
لا عهدته أو سمعته بالحواضر والمسدن
والقرى ويظهر ذلك في مثل هذه الكلمات

| فميح           | . ٹونس | بادية     |
|----------------|--------|-----------|
| أمس            | اليارح | آمس.      |
| أراد           | نحب    | بغى       |
| تعال أقبل      | ايبيا  | تعال_أراح |
| مخل            | دخول   | خش        |
| عمل            | عمل    | دار_دنا   |
| معد .          | طلع    | رقا       |
| يضر            | شاث    | شبح       |
| عوج            | خرج    | ظهو       |
| قلنسوة مايلبسه | شاشية  | كبوس      |
| الرجالفسوق     | 11 0   |           |
| الرأس          |        | li.       |

|          | 1        | T         |
|----------|----------|-----------|
|          |          |           |
| جاباتك   | جابتتك   | جاوت بك   |
| جاباتا   | جاباتو   | جاءت به   |
| سلماتا   | سلماتو   | سلمته     |
| فتلاتا   | قتلاتو   | قتلته     |
| مقابلاتك | مقابلتتك | مقابلة لك |
|          |          | مقابلة له |
| مقابلاتا | مقابلاتو | مقابلته   |

للمؤنث . ونلاحظ اختلاقًا في استعمال الأفعال يبدو في مثل:

بكسرها للمؤنث وفي مثل الأمر من زاد

يقولون للمذكر زيد وللمؤنث زيدى وف

الأمر من تَحيّر تَحيرُ للمذكر وتحيرى

| فصيح           | ېدو     | مدينة   |
|----------------|---------|---------|
| تتجارون        | تتجارُو | تتجاراو |
| تنقت           | ثنقِت   | تنقات   |
| تنسون          | تِنسُو  | تنساو   |
| تهنوا          | تهننو   | تهناو   |
| خلوا           | خلو ا   | خلاو    |
| استحلت         | ستجلت   | ستحلات  |
| مشت            | مِفْت   | مشات    |
| مشوا           | مئنو    | مشاو    |
| نستي           | نِسقُو  | نسقيو . |
| يجيؤون يَأْتُو | يَجُو   | يجيو    |

ولهم فى الأفعال الماضية وفى أسياء الأفعال المقترنة بهاء الغائب المنقلبة واوًا صورتان فى النطق ، وكذا المقترنة بكاف الخطاب

ويعود البدو إلى الصيغة الفصيحة ف الأمهاء الثلاثية التي على وزن فعل وفُعل وفِعل وكذا في جموع الأمهاء والأوصاف الدالة على الأمراض والألوان:

تِبن ۔ قبر ۔ قُفل ۔ حُلو ۔ حُسر ۔ عُور ۔ عُمی ۔ بِیض ویقولون ف ۔۔ التصغیر لہ:

| ا ب    | ت     |        |
|--------|-------|--------|
| كبيش   | كبيش  | كبش    |
| دويس   | رويس  | رأس    |
| مفتيح  | مفتيح | مفتاح  |
| كرعيصة | كرعصة | كرموصة |

ومن جموعهم ماهوعربي فصيح كمفاتيح وحوانيت ودكاكين مقابل مفاتح وحوانت ودكاكن في لسان أهل الحضر.

ومن جـ وعهم أيضًا ما يكون على زنة المونث السالم بزيادة الألف والتاء أومايكون بزيادة الألف والتاء أومايكون بزيادة الألف والنون كما فى قولهم أكباش سمينات ـ أيام ياسرات ـ جمال ـ وردان .

ولهم صيغ فى الجمع لاتكاد تستعمل فى المهن كصيغة فعل وفعل وفعل مشل قولهم سُبق جمع سابق وشُرُف جمع شارف وجُرِّم جمع جارِم ويشِرة جمع بقرة وغِرِبَّة جمع غراب وعِقِبة جمع عقاب ويستعملون لجمع المجمع صيغة مختلفة كما فى فرسان يقولون فراسِ وفراسين وفى نسوانِ نساوين وفى نيران نوارين .

وطريقة النطق بالبوادى ليست وا لمة هى أيضًا بل هى مختلقة بحسب اختلاف المناطق كالاختلاف فى المدن والقرى الذى أشرنا إليه بحسب الجهات .

وأبرز المناطق للقيائل و و العروش وهى بطون القيائل في البلاد التونسية اثنتان:

الأولى : تمتد أواسط البلاد من شال الشط إلى مجردة وتشمل من القبائل السط إلى مجردة وتشمل من القبائل الهمامة والفراشيش وماجر وجلاص وأولا: عيار وأولاد بوغانم ودريد .

والثانية: تمتد في الجنوب مسايرة الساحل إلى حدود ليبيا من جهة – وتمتد إلى حدود الجزائر متصلة بسوف جنوبا وتالة شالا من جهة أخرى وتشمل هدد المنطقة الثانية عددا كبيرا من القبائل هي ورغمة والمرايف ونفزاوة وعكمارة والحمارنة وينوزيدوقاطنو واحات قابس والمهوازية ، و العاربة ونفات والمثاليت والسواسي وأولاد سعيد وهذيل ومثعد

فإذا رمزنا إلى أصحاب المنطقة الأولى بر(أ) ولأصحاب المنطقة الثانية بر (ب) أمكننا أن نلاحظ الفروق الآتية في النطق بين أهليهما:

| (ب)               | (1)   | . لعبيح |
|-------------------|-------|---------|
| آ <del>غُ</del> ر | آوخر  | آخِر    |
| بكرة              | بقرة  | بقرة    |
| رُبطت –           | ريطت  | ريطت    |
| ريطت              |       |         |
| عِنبة             | عزية  | عتبة    |
| عُربي             | عربي  | عربى    |
| قرسا              | فرسو  | فرسه    |
| قِتلوه            | قتلوه | قتلوه   |
| كلبا              | كلبو  | كليه    |
| مرتی ویرتی        | مرتی  | امرآنی  |
| يأخيذ             | يوخذ  | يأخذ    |
| يأكيل             | يوكل  | يأكل    |

وياتي اسم الفاجل واسم المفعول يصيخة واحدة عند أهل المنطقة الأولى كما في مسمى لمسمى لمسمى لمسمى لمسمى لمسمى لمسمى لمسمى المنطقة الثانية الذين يقولون في اسم الفاعل من ربّى مربى وفي اسم المفعول منه مربي .

وتقترن كلمة بعض أمام ضمير الجمع عند (أ) يقولون بعضاهم وضمير الجمع

للغائب عند (أ): هم وهوما وهند (ب)
هم وهنن ويقرق أصحاب المتطقة الثانية
بين المذكر والمؤنث تفريقًا واضحا كما
في بيتك للمذكر وبيتك وضربك وضربك
للمذكر وضربك وضوبك للمؤنث ورعا
أبرز نون النسوة كما يقول المرازيق
بيتكن وجيتن في بيتكن وهذا اللسان مع
اختلاف اللهجات فيه قد مسه تطور كبير
وكان مرة ضعيفًا ممتهنا مردودًا وأخرى
مؤيدًا محتفلا به مقصودًا.

كان اللسان الدارج لغة العامة دون الخاصة . و كان هؤلاء لا يستعملونه الا في الحوار وللضررة . وإذا كانت الفصحي هي التي سادت في الأول لكونها لغة القرآن والدين والدرس والعلم والأدب والفكر ، وكانت تمثل وحدها بتونس لغة الحضارة والرقى والمعرفة فأن اللغة الدارجة إزاعها كاثت بدون شك وفي نفوس المتحدثين ما لا تسمو إلى مكاما ولا تبلغ شأنها. ولاتستطيع أبدامزاحمتها خاصة بالمعاهد العلمية والمساجد مثل جامع الزيتوثة ومراكز التعليم الديني الإسلامي ومجالات الوعظ والتوجيه وعند الأتيمة ولدى العدول والقضاة والمحامين وكل

الإدارة التونسية . كانت الفصحي . المبنز الفارق بين العالم والجاهل والمتقدم والمتأخر . و كان المعديث بها شرفا وكمالا يحاول كل التونسيين أن يناله ويحصل عليه لو انتشرت المدارس وعمت دور المعرفة والعلم أطراف البلاد .

فالدارجة إذن لم نكن تكتب أو تقيد إلاعند القليل وفي القليل من الأحيان والمتاسبات . ولم يكن يعني جا غير طائفة من الغربيين والمستشرقين . قلما احتاج إليها الساسة ، إما لجهل بعضهم بالعربية وعدم ممارستهم السابقة لها ، وإما لتحقيق التوعية الشاملة ومخاطبة كل فثات الشعب باللسان الذى تفهمه واللغة التي تستطيع الحوار والمناقشة بها\_ وقف رثيس الفولة إلى جانب الدارجة واعتمدها وسيلة خطاب جماهيرى مقدرا فيها أقرب وسائل الإبلاغ . وهكذا أصبحت الاجتماعات الحزبية التي تنعقد لا تعتمد في الأكثر غير المعامية ، وظهرت إلى جانب حصة تشرة الأعبار والتعليق عليها باللسان الدارج ببرامج الإذاعة حصص الأدب الشعبي ، وعنيت وزارة المثقافة بتكوين لجان تجمع تراث الأدباء

من أزجال وأمثال ونحوها ، وعقدت المسابقات بين شعراء المصحى وحدهم . ولكن تعقد بين شعراء القصحى وحدهم . ولكن ذلك مهما نما وزاد لم يكن ليكتب للدارجة قدرة وشرقا أو يحلها من عامة الناس ، وفي قرارة نفومهم ، المحل الذي يريده لها دعاة العامية الزاعمون أنها لغة البلاد ، وأنه لا حاجة معها إلى الفصح ، العربية .

والملاحظ مع ذلك أن تطور الحياة والأوضاع بعدر الاستقلال :

أولا : بنشر المعرفة وتكوين المدارس وإقامة المعاهد في كل مكان بالمدن وبالمراكز والقرى وبالمناطق الريفية النائية . وثانيا : باستعمال مختلف وسائل الإعلام وانتشار أجهزة الالتقاط لعديد الإذاعات .

وثالثا : بالبرامج الثقافية والخلايا أو الشبكات التي تعمل جاهدة من أجل تقريب الكتاب من القراء والمطالعين في كل مكان ،والتي يفرض عليها تشاطهاأن نتحدث أحيانا كثيرة بالفصحي وبالقصحي

فقط خاصة فى المداسبات الدينية واللقاءات الفكرية والأدبية .

غيرٌ من أحوال الدارجة فتقاربت لهجاتها ، وتبدل الكثير من ألفاظهاوتهذبت ما دة واستعمالا ، وانصرف العديد من الناس عنها بحكم التعلم إلى استبدال أحد اللسانين العربى الفصيح والفرنسي بها لتغير اهتماماتهم وارتقاء أوخاعهم ومفارقتهم لأوساطهم التي نشأوا فيها ودرجوا بها إلى أوساط أخرى تختلف وتتميز عنها تماماً . وهكذا إلى جانب الدارجة المهلمة الجديدة في الأكثر والمهجورة في الأقل يجد التونسي نفسه أمام مشكل لغوى أشد حدة من السابق تتنازعه أسبابه وتشمزقه دواهيه . فهو في صراع آخر في أكثر أوقائه وخارج المحيط العام اللى يضطره قليلا إلى استعمال الدارجة ، إما منصرف إلى التكلم بلغته القومية : العربية ؛ لغة دينه وقرآته وبني جلدته ، وإما إلى الحديث باللمان الفرنسي الذى يحمل إليه كل مستجد من الحياة وكل ماله عميق الأثر في نفسه من ألوان الثقافة والفكر والحضارة .

والتحقيق أن الناس وإن بدوا ممزقين وموزعين بين اللغتين الحضاريتين العربية الأصيلة والفرنسية الدخيلة في تونس منقسمون فئات ثلاث:

أما الأولى فهى التي لا تعرف غير الفرنسية . وهذه بحمد الله صنف قليل من التونسيين لا يكاد يذكر . تخرُّج من مدارس الاحتلال الأجنبي التي أقيمت إثر انتصاب الحمابة بالبلاد التونسية فراعه وبهره ماللغة القوى الدخيل من رُواء وكمال وعزة . وذهب يعلن أن هذه اللغةوحدها هي العملية وأنها تستجيب دون غيرها لكل مقتضيات الحياة وتطوراتها وما سها يوميا من تقدم آلى وثقني ورقىحضارى . فهو يحتقر العربية ولايتكلمها لجهله المطبق ما . وإذا تتحدث إلى من لا يعرف القرنسية كان مقتصدا جد مقتصد يستعمل كلمات قليلة عامية على اشمئزاز وضيق : وإذا خلص من دواعي هذا القول عاد إلى تفاصحه بغير العربية . كنت تجد ذلك عند الكثير من أفراد هذه الفثة وخاصة النساء والفتيات المتعلمات

اللائي يجرح كرامتهنَّ ويشين تقدمهنَّ للكلام بغير الفرنسية .

وأما الفئة الثانية فقد درست العربية والعربية وحدها . فوجهت إليها عنايتها وتضلعت بها وقامت عليها ؛ فهى المتمسكة بشرف المفصحى الداعية لها المفارقة لغيرها وقد قصرت هذه الفئة عن مشاركة غيرها في أسباب التقدم الحضارى والفكرى إلا أن يأتيها ذلك عن طريق المترجمات ، وما ينقل إلى العربية عن روانع الأدب الغربي والفلسفات والآراء والأفكار الأوروبية .

وأما الفئة الثالثة فهى أكثر المتعلمين ببلادنا بالأمس القريب. تلقت معارفها وتخرجت من المدارس القرنكو عربية ومن المعاهد الثانوية والمدارس العليا . كانت تلقن كل المواد بالفرنشية ولا يكون لها من حظوظ دراسة العربية إلا زمن قليل جدا وفى أوقات متميزة لهذا الغرض إلا من كان له منها بمحيطه الخاص أو بيئتهمن يعينه على إكمال المخاص أو بيئتهمن يعينه على إكمال ذلك النقص وتعليمه العربية . وهذا العنصر الذي تتكون منه الفئة الثالثة

فى مجموعها وإن ادعى معرفة اللغتين العربية والفرنسية بعيد جدا عن إتقان إحداهما ، فاقد للقدرة على استعمالهما استعمالاسليا وفصيحا. فهو كلما خانه التعبير باللغة التي يتحدث با ركن إلى الثانية مستنجداومستعينا للوفاء بما يروم الإعراب عنه ولغلية اللسان الفرنسي على هذا الصنف كان أكثره لا يرى عن الفرنسية حولا ولا يرضى بها بدلا .

ومن هذین الصنفین الثانی والثالث تکون غالب المثقفینالتونسیین قصدرت عنهم کتب ودراسات ومقالات وأشعار باللسانین العربی والفرنسی .

وكانت العربية التي يكتبون بها والتي نقرأها في الصحف والمجلات وما نشر قبل الاستقلال تنطق بعدة ظواهر .

منها استعمالات فصيحة مهجورة في غير تونس كتأنيث السلم وورود أين بعنى حيث

ومنها ألفاظ اصطلاحية خاصة ، كالتعبير للتعليب . والتسويغ للكرا ، والفصول للمواد ، والقار للدائم .

ومنها استعمالات معدول با عن الأصل الثابت القصيح كحَجَر بدل حَجَر ، وأطرد بدل استقبل وأطرد بدل طرد ، واقتبل بدل استقبل وأبر محل بر ، وصلوحية مكان صلاح ورصيفة موضع زميلة ، وشاح بدل جف، والوسق عوض تصدير ، وتوريد بدل استيراد .

ومنها ما يشهد للتأثير بالفرنسية وهذا كالذى شاع فى الغالب عن أقلام المترجمين من مثل استعمال وقع فى نحو قولك: المسألة التى وقع بحثها ، والجريدة الناطقة ، ولفائدة السلم مكان من أجل السلم ، والنسبة لكونغو وطوجو والكترون بنحو كنجولى وطوجولى والكترونية .

ونحن إلى جانب هذه الملاحظات المتعلقة بالعربية المكتوبة اليوم بتونس والتي هي كما هو الحال في كثير من البلاد العربية ، تسموونتضعوتقوى وتضعف فتمثل الصراع الذي أشرنا وإليه بين الفتات المنتسبة أو المنتصرة لها حالات عامة شعبية ومواقف خاصة صدر عنها مسئولون

أما الحالات العامة فتظهر في الشعور القومي قبل الاستقلال بوجوب الأخذ بالفرنسية والاعباد عليها كلية لبناء المستقبل، ثم في التحول عن هذا الشعور تعديما إلى وجوب إتقان العربية لغة الإسلام والعرب جميعا ، ولزوم استعمالها أكثرى ، الحياة اليومية والإدارية والعلمية والفكرية من أجل بلوغ مراكز القيادة والريادة في الغد الأفضل .

وأما مع المسئولين فقد لاحظنا لدى الفئة الثاتية القائمة على شرف الفصحي وخدمتها تحويلا فى برامج التعليم بجامع الزيتونة وبمعهد الخلدونية بتونس ، وباللخمية بصفاقس . وذلك بإدخال العلوم المختلفة الرياضية والطبيعية ونحوها فى مناهج الدراسة وتلقينها للتلامذة والطلاب باللسان العربي الفصيح ، مقيمين بذلك الدليل العملي على أن اللغة العربية ليست كما ليزع خصومها صعبة معقدة لا تواكب التطور ، وتعجز عن الوفاء باحتياجات العصر . وهكذا أمكنت الكثير من الطلبة بجدحصولهم على شهادة التحصيل العصرى أو شهادة البكالورريا العربية من الالتحاق بالكليات العلمية بالجامعات العربية في المشرق :

ولا حظنا إثر ذلك حركة ردّ فعل لدى ثانى وزير للتربية القوميق بتونس فى عهد الاستقلال؛ فقد كان مع حبه للعربية وتعلقه بها واعتداد بمقدرته فيها بسره ألا يتكلم بين خاصته ومن حوله الا بالفرنسية . ويرى بحكم إجادته للغتبن وهو أمر كما ذكرنا قليل جد قلبل الما الحاجة ماسة إلى ازدواجية اللغة وازدواجية التعليم ؛ وقد نادى بذلك وصرح به لبعض الصحف قائلا :

وإن الازدواجية في اللغة تبدو من الناحية النفسية البيداجوجية نوعا متميزا من التكوين وهو بدون شك أصعب، ولكنه أثرى وإذ الازدواجية في اللغة تعنى مضاعفة في الثقافة وفي نوعية التفكير وفي الشعور والتخيل وفي أبعاد الفكر، كما هي مضاعفة للشخص ذاته و

وأمام هذه المكاسب نقدم على اختيار الازدواجية مواجهين كل الصعوبات ومتغلبين بمهولة عليها ويشأكد أن نضيف إلى ذلك أنالازدواجية في اللغة مثل للتكوين الصحيح ، مني انتهت بصاحبها الآخذ بها إلى حصيلة غنية من ثراء اللغتين والثقافتين ، فهي لا تشكل أبدا عطر محو الشخصية القومية ، بل التي على العكس نعطى تلك الشخصية كل أسباب التحديد والتقور في ظل العالم الحديث

ومضت منين على هذه التجربة التي انتهت إلى نتائج سلبية غير سارة ولا مقبولة . وقادى كثير من رجال التعليم بالتعريب وتشكلت لجان من أجل توحيد المصطلحات ببن أبناء المدارس في كامل بلاد المغرب . وانتصرت أخبرا هذه السياسة ، وبدأ التعريب فعلا في المدارس والمعاهد والكلبات . وإنا لنرجو للفصحي فوق ذلك مظهرا .

محمد الحبيب ابن الخوجة عضو المجمع

#### مصادر ومراجع البعث

المالكي : رياض النفوس

ابن خلدون : المقدمة

إبراهيم السامرائي: العربية التونسية . مجمع اللغة العربية بدمشتى ، جانبي ١٩٦٤ عبد العزيز بن عبدالله : معجم السيارة ،

اللسان العربي ، مجلد ١١ جزء٢ عام ١٩٧٤

محمد صلاح الدين الكواكبي : الكلمات الدخيلة على العربية الأصيلة . مجلة مجمع اللغة العربية ، دمشق جويلية ١٩٧٣ – جاز ١٩٧٦ .

محمود تيمور: معجم ألفاظ الحضارة.

Baccouche (T). Un specimen de contact linguistique : la langue des mécaniciens R.T.S.S. 8. 1966.

Cahiers du C.E.R.S.S. serie linguistiques 2. 1969

Travaux de phonologie divers de Djemmal, Gabès, Mahdia.

Cantineau (J) : Analyse phonologique du parler Arabe d, El Hamma de Gabès. Bulletin de la Société linguistique de Paris T. 47, 1951.

Cohen (D). 1.- Etudes de linguistique Sémitique et Arabe.

2.- Le Parler Arabe des Juifs de Tunis Etude Linguistique T.2.

Dozy (R) Supplémentaux Dictionnaires Arabes.

Garmadi (S). 1.- Les problèmes du plurilinguisme en Tunisie - (Renaissance du Monde Arabe).

 Quelques faits de contact linguistique Franco-Arabe en Tunisie R.T. S.S. 8 - 1966.

Marcais (W). 1.- La langue Arabe I la Diglossie Arabe

- 2.- La langue arabe dans l'Afrique du Nord
- 3.- Comment l'Afrique du Nord a été arabiséé
- 4.- La langue Arabe.

(Articles et Conférences Paris 1901).

5. Les Parlers Arabes et Berbères.

in. Initiation à la Tunisie.

6. Quelques observations sur le Dictionnaire.

Pratique arabe - française de Beaussier.

Marçais (W) et Farès (J) Trois textes Arabes d'El Hamma deGabès.

Saada (L) Le Langage des fommes tunisiennes in mélanges Marcel Cohen .

# الغرَبةِ أمسً وليوم

#### ىلأستيا زعىلىلنون

الكلمات الحكيمة الله كنيراً ما تجرى

على لسان علمائنا قولهم: ٥ من كثر علمه قل اعتر اضه، وتنطبق هذه الكلمة على كل من محشر نفسه فيما لاإلمام له به من مسائل العلم واللغة والأدب ، فيسى إلى نفسه وإلى الناس بما يظهر من جهله وخطله ، ومايشره من بلبلة في الرأى وخطأ في الحكم،ومن هَذا القبيل الحملة التي يشها بعضهم على اللغة العربية باثمامها بالقصور عن مجاراة التطور العصرى الحاصل في العلوم والفنون، حتى أصبحت في عداد اللغات الميتة كاللاتينية واليولمانية القدعة. والمعتدل من هؤلاء من يقول: إنها لغة أُدبية لاتصلحالعلم؛ فعلىالعرب أن يصطنعوا إحدى هذه اللغات الأجنبية التي برزت في مجال التقنية والحضارة الحديثة؛ كي يسايروا ركب الأمم المتقدمة وإلا بقيت بـــــلادهم بمــــعزل عن التطور والرقى المنشود . وأثرت هذه الدعاية في كثير من قادة الفكر ورجال

العلم عندنا، فادعوا أن تلقينالعلوم بالعربية غبر ممكن، وأصروا على بقاء الحامعات فى العالم العربى–وخاصة الكليات العلمية مهاسجامعات أجنبية اللغة إلا ماندر مها.

والذين لم يتجرؤوا على اتهام اللغة العربية ذاتها بالقصور سلكوا طريقا آخر للهدم والتشكيك في قدرتها على أداء رسالة التنوير والتثقيف للشعب العربي الأمى التي هي رسالة كل لغة حية، فقالوا: إن حرقها بعيد كل البعد عن الاستجابة لهذه الرسالة ، فهو غير مشكول وبسيب ذلك يقع القارى العربي في كثير من اللبس ولايفهم المعنى المراد بسهولة . وأن عليه أن يفهم قبل أن يقرأ قراءة صحيحة، فصار الحرف غاية بعدأن كان وسيلة ، ومن ثم فما علىالعرب إلا أن يستبدلو ا بحرفهم هذا الحرف اللاتيني المضبوط الذي لابجد القارئ صعوبة في قراءته؛ لأن الحركات التي تشكله هي من صميم كتابته ونخطيطه .

<sup>( • )</sup> اقطر التعقبيات على البحث في محاشر جلسات الدورة الرابعة والأربعين ( حلسة الخميس ١٤ س ربيع الآغر سة ١٣٩٨ هـ ٢٣ من مارس (آذار) سة ١٩٧٨ م)

ولعل هوالاء -- والأنهم أحدا - إنما يقومون بدور الطليعة للآخرين في هذه المعركة الحاسمة التي يريدون أن يقضوا بها على اللغة العربية القضاء المبرم .

ومن غمر أن أقول جديدا فإن دعوى قصور اللغة العربية عن مواكبة التقدم العلمي والحضاري في العصر الحديث ، جدير ہا أن لاتسمع لخالفہا للواقع ولأن ماضي هذه اللغة يكذبها ... فالواقع أنه منذ انبثاق عهد الهضة بوطننا العربى في مطلع هذا القرن ، والعربية تؤدى وظيفتها على أكمل وجه فى الميدان العلمى والأدبى على السواء ، فقد نُقلت إلىها رواثع الفكر والفن من الأدب الأوروبي على اختلاف لغاته من فرنسية وألمانية وإنجلبزية وروسية وإسبانية وإيطالية ، وغيرها ، ولم تضق ذرعا بشيء سها . واطلع القارئ العربي من خلال الترجمة على الأعمال الأدبية لنبغاء الكتاب والشعراء الغربيين وكذا على الكتب الرائدة في الفلسفة والاجتماع والتاريخ لأعلام الفكر المعاصر ومن قبلهم من عصر النهضة الأوربية إلى الآن .

ولم يكن حظ العلم والمعرفة الصحيحة بأقل من حظ الفلسفة والأدب . فبعض جامعاتنا تدرس العلوم باللغة العربية . والمتمكنون من علمائنا وضعوا مئات الكتب،إن لم أقل آلافها،في فروع العلم

المتنوعة باللغة العربية ، وهذا إلى عشرات المعاجم المختصة بالطب وفنونه والطبيعة وأسرارها، بحيث يصح القول إن لغتنا الضادية تسير مع بهضتنا جنبا لحنب. وأننا لانتقدم خطوة في سبيل التطور الفكرى والعلمي إلا وتكون اللغة أمامنا آخذة بزمامنا لانفتقدها في مرحلة ولامجال .

ولغة هذا شأنها لاتكون ميتة ، والعربية لن تموت أبدا حتى بموت العوب كلهم لاقدر الله،ولِللك فإن تشبيهها باللاتينية أو اليونانية هو من باب المغالطة . ذلك أن هاتين اللغدن غير ميتتين، والدليل على ذلك أن اللغات الأوربيةالكبرة ماتزال ستمد مهماءوترجع إليهما تلتمسعندهما أسهاب النمو والحياة ، فإن أريد بموتهما أنهما أصبحتا غير مستعملتين في التخاطب والكتابة ، فإن ذلك صيح . والسبب بسيط وهو تخلى أهلهما عنهما ، فكيف يقال إن العربية لغة ميتة وأهلها لايبغون بها بدیلا ، وهم یبذلون فی سبیل نموها وازدهارها النفس والنفيس، وقد حققوا من ذلك أغراضا بعيدة ومايزالون يعملون على إحلالها المحل اللائق بهم بصفتهم أصحاب رسالة وبناة حضارة رخير أمة أخرجت للناس .

نعم إن ما دف إليه أولئك الحصوم هو جعلها فعلا مثل اللاتينية واليونانية عمل أهلها على نبذها واصطناع لغة

أجنبية عنهم كالإنجليزية في المشرق والفرنسية في المغرب ، بأملالتطور والتقدم وذلك إن أرادوا أن يسلكوا الطريق القاصد والسبيل اللاحب .

على أن دعوة أخرى مدسوسة كثيرا مايروجها الحصم بيهم ، وهي ترمى إلى الغاية نفسها . ومن المؤسف أن يتبناها بعض أبناء العرب، وينساقوا في حبلها جاهلين أو عارفين بما تودى إليه من تقسيم الأمة العربية ، وفصم هذه العروة الوثيقة التي تجمع بيهم ، وأعنى بها الدعوة إلى إحلال العامية على الفصحى وذلك هو ماحصل بدخة اللاتينية بالضبط حين تحولت فاتت هذه اللاتينية بالضبط بها إلى لغات فاتت هذه اللغة موتا معنويا ، وحلت تلك اللهجات علها فصارت الأمة الواحدة أنما متعددة ، وما يفرق بيها أكثر وما يهم ، وأخصه اللغة .

وبشهد ماضى العربية الزاخر بالفتوحات العلمية والفلسفية والأدبية أنها لغة حية متطورة باستطاعتها أن تحتوى جميع أنماط الفكر الإنسانى، وتستوعب كلقضايا المعرفة الكونية منطوم رياضية وطبيعية تجريبية وتطبيقية، وقد تفتحت على ثقافات الأم والشعوب التى سبقتها، وحضاراتها، فأخذت منها كل مالحنافع وأضافت إلىهاما ابتكرته وأبرت بعملى تراث العالم القدم فما قصرت ولا عجزت عن مطلب أو مرام.

بل كانت اللغة الأولى في العالم ، وكانت الأم والشعوب المعاصرة لما تقتبس منها وتستنبر بها، وتعتبر أدبها هو الأدب وتفكيرها هو التفكير ، حتى ارتفعت الشكوى في بعض بلاد الغرب من إقبال شبابها على اللغة العربية وهجر لغنهم القومية مذا على حين أن الانتقال إذ ذاك كان من عربية مقصورة على بعض أغراض الحياة التي تقتضيها ظروف العزلة المفروضة على جزيرة العرب قبل الإسلام ، فكيف الآن والعربية تجر وراءها هذا التاريخ الحافل بالهد العلمي والأدبي ، وأبناؤها يعملون بالهد العلمي والأدبي ، وأبناؤها يعملون عبا ؟

وإذا تبن أن دعوى قصور اللغة العربية في المحال العلمي لا نصيب لها من الصحة ، فإن دعوى أنها لغة أدبية غير علمية كلك لاتصبع ، ضرورة أن اللغة إذا كانت ناجمة أدبيا فلابد أن تنجع علميا . لأن المادة العضوية للغة هي الأدب فهو الذي ينمها وعدها بقسمة الحياة . وليست هناك لغة علمية لا أدب لها . ويكني العربية دليلا على رسوخها في عبال العلم أن دليلا على رسوخها في عبال العلم أن مفرداتها ومصطلحاتها العلمية تشيع في لغات مغرداتها ومصطلحاتها العلمية تشيع في لغات وهي عما اقتبسته منها في عصر النهضة الأوربية ولم تجد عنها غناء حتى الآن . بل إن بعض ولم تجد عنها غناء حتى الآن . بل إن بعض العلوم إنما يعرف باسمه العربي في جميع اللغات وهو علم الحبر ، ومن الغريب أن يدهي اللغات وهو علم الحبر ، ومن الغريب أن يدهي

هؤلاء على اللغة العربية ما ادعوا، وعندنا من يقول: إن من المشكلات التي تواجهها العربية تعدد المصطلحات العلمية التي نشأت من اختلاف المجامع اللغوية وأساتلـة الحامعات فيا يضمونه من أمهاء متعددة للمصطلح العلمي الواحد، وهذا على مافية أعظم حجة لخصب اللغة العربية وعطائها الحزيل،وقلن: دعليما فيه، لأنى أرى في هذا القول مبالغة كبيرة ، فالتعدد المزعوم لا يزيد على ٥ إلى ١٠٪ من المصطلحات الموضوعة وهوعلامة صحة أكثر منه علامة ضعف؛ فإن بعض المصطلحات التي يقع فيها خلاف تحتاج إلى فترة من الزمن تخضع فيها للتجربة والاختبار . وعندها يفرض المصطلح المختار نفسه.وعلى أى حال فواقع اللغة العربية ليس كما يتقول الحصوم ، بل هو فی ازدهار مستمر بفضل الحهود المبذولة من أبنائها المتفانين فيخدمنها ، حتى إن بعض المصطلحات العلمية الحديدة تتعدد وتتكرر لاختلاف نظر واضعها . وهو أمر شبيه بما وقع لأواثلنا في عهد الترجمة الأسبق . فإن منهم من كان مجنح للتعريب ولو فى الكلمات الواضحة الدلالة بالعربية، فيقولون: (أرتماطيقي) في الحساب (وفيزيق) في الطبيعة، وما أشبه ذلك، ولكن البقاء دائما إنما هو للأصلح .

و تخلص الكلام على الحرف العربي الذي المهم عا الهم به ، فإنه بحسب نظر الفتانين الأجانب من الرسامين والمتخصصين في أعمال الزخوفة يعد من أجمل الحطوط أو أجملها على الإطلاق ، حتى إنهم من فرط

الإعجاب بأوضاعه وأشكاله المسجمة مع المعمار العربي الرائع يحلونه محل التصوير الذي لم يعن به العرب لتحريم الإسلام له . ويجعلون إبداعهم في النقش والكتابة مقابل ماقاتهم من الإبداع في التصوير والقثيل.

هذا من حيث الشكل ، وأما من حيث الفائدة فلا نسى إشادة المستشرق الفرنسى ولويس ماسينيون، بالحرف الغربي وتوصيته للعرب بتمسكهم محرفهم الذي لا مرية فيا، فإن كثيرا من الحروف العربية لا يوجد لها نظير في الحرف اللاتبني الذي يراد استبداله بالحرف العربي، ومنها الحاء والضاد والظاء والعين والغين والقاف . ومهما عدل هذا الحرف أو ذاك ليصبح دالا على المرادمة فإنه يبنى بعيداعن النطق الحقيق لمنوبه العرب الحروف العربية أقل من الحروف العربية .

وأما أن القارى العربى بلزمه أن يفهم الكلام قبل أن يقرأه قراءة صحيحة : فإن هذه سفسطة مردودة على أصحابها : وأى كلام لا محتاج إلى الفهم ليقرأ قراءة صحيحة ، فالإنسان في حالة الشرود الذهبي بمر يسطور عديدة ، بل بصفحات من غير أن يعرف كيف قرأها لأنه لم يفهمها ، وليس كل كلام يفهم بمجرد قراءته ولو كانت القراءة صحيحة .

فالواقع أن الحملة علىالعربية سخيفة يقدر ماهي دنيثة، وللملك فإنها وإن أحدثت بعض

البلبلة فى بعض الأفكار لم تنل من العربية الشاعمة إلا كما يناله قرن الوعل من الصخرة الصماء .

ولست في حاجة إلى بيان مافي الحرف اللانبي من نقص واشتباه كثيرا ما يفضي إلى الارتباك والخطأ في كتابته وقراءته ، فالكاف مثلاً في الفرنسية له ثلاثة أحرف أحدها مركب من حرفين، والسين كذلك لهحرفان أحدهما هو إحدى صور الكاف ثم تارة هو سين وتارة زای وتارة مضعف، ولکن يقرأسينا مع عدم التضعيف . وقل مثل ذلك في حرف الهاء الذي يركب مع الباء فيصير فاء، وبذلك يصبح للفاء حرفان ، ويركب مع الحرف الذي يستعمل كافا وسينا فيصير شينا . ولا صورة للشين إلا هذان الحرفان . ثم تارة هو يكون زائدا لانطق له وتارة رافدا للحركة وهلم جراً . والياء وإن كان لها حرف مخصوص|لا أنه يستعمل حركة أيضا ، ويعمر عنها تارة يحوف الحو مع لامين وتارة بحرف الحيم والنون وهو من أغرب ما يرى .. ولا أستمر فى ذكر هذه العجائب لأنكم تعرفونها ، ولكن المهجمين على الكتابة العربية يتجاهلونها. ويكونون كالحمل الذى لا ينظر حدبته ويتعجب من حدبة أخيه إ

أضف إلى هذا أن الكتابة اللاتينية عبارة عن ثلاثة خطوط لابد للقارى، من أن يتقبها جميعا، وهي أولا خطاليد، وثانيا حروف المطبعة، وثالثا حرف التاج في خطاليد وفي المطبعة . وبين هذه الحطوط فروق كثيرة

لا تعرف إلا بالممارسة وطول المعاناة .
وإذن فان ما يؤخذ على الحرف العربي إنما هو قلمن كثر نما يؤخذ على الحرف اللاتيني الذي يراد استبداله به سواء في صورته أم في إفادته وما دام المدار على التحرين وكثرة التعهد والتلقين، فإن ما ينقصنا نحن العرب هو الرجوع إلى الحط الذي سار عليد أسلافنا في تعليم اللغة لأبنائهم ولأبناء الشعوب التي دالت لهم من غير العرب . أنهم لم يكونوا دالت لهم من غير العرب . أنهم لم يكونوا يعلمونهم النحو ابتداء كما نفعل اليوم . فالنحو عصابط اللغة ، وإذا لم تكن عند المرء حصيلة من اللغة فأى شيء يضبط ؟

كان القرآن أولما محفظهالناشيءكلا أو بعضا ، وكانت النصوص الأدبية الأخرى مثل المعلقات وخطب بلغاء العرب وأشعار القحول من شعراء العصر الأموى والعباسي هي الزاد الذي يدخره الناشيء للإنفاق منه طول حياته في مجال التعبير ، وإنما الكلام من الكلام ، وبأتى النحو بعد ذلك مع بقية العلوم وهذه الطريقة هي المتبعة في تلقين اللغات عند غيرنا،ولا سيا منها ماكان اعتاده على النطق أكثر من اعتماده على القواعد . ومع أن الشكل قد يعصم مناللحن ،ولكن اللسان إنما يجرى على ما سبق له النطق به . ولللك يبقى الشكل فى بعض المراحل من التعليم وفى بعض المفردات والحمل ففط . مما يستعان به ، وليس هو العمدة ، فلنكثر من القراءة ولنكتف من النحو بما تقضى به الضرورة، علما بأن القواعد تُنسى، ولكن استقامة اللسان على النطق لاتعتربها آفة . ولنا في الذين أخلوا بهذه الطريقة خبر مثال، ونذكر مهم الأستاذين مكرم عبيد في مصر وفارس الحورى في سوريا، وهما غير مسلمين، ولكهما كادا يكونان من حفاظ القرآن لكثرة قراءهما له وتعهدهما لتلاوته فأصبحا بللك من أبلغ الحطباء العرب وأفصح الناطقين بالضاد ، وغيرهما من المشايخ والآساتذة كثير

وتحضرنى هناكلمة للإمام مالك قالها فى غير ما خن فيه ولكنها واردة علينا أيضا وهى قوله : « لا يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها، أى بالمحافظة على أصالها، فكل إصلاح لا يتوخى معنى الأصالة والانطلاق مما انطلق من بناة كياننا الأولون، يجب أن نحذر منه ونعلم مسبقا أنه إنما بهدف إلى إضعاف مقوماننا، وعو شخصيتنا، ليسهل عليه إضعاف مقوماننا، وعو شخصيتنا، ليسهل عليه استثباعنا فها بعد ؟

وإنى أعتبر العمل الذى نقوم به فى هذا المجمع والمحامع الموازية له هو السبيل الوحيد لكم الأفواه المتقولة وإيطال الدعاوى المتجنية : وكلما سرنا فى هذا الطريق قرّبنا المسافة المبلغة إلى الغاية المطلوبة . فعلينا أن لا نتلفت إلى المشاغبين والمعوقين ولو بالرد عليهم ، فإن أعظم ود هو هذه القوائم بالرد عليهم ، فإن أعظم ود هو هذه القوائم التي تقدمها محتلف لحان المجمع كل عام ممتات المصطلحات وعشرات المقررات .

وإنى لذلك لا أستحسن شغل الأساتذة الأعضاء بتناول الإشكالات والإيردات الى يوجهها الخصوم إلى اللغة العربية ، وجعلها الموضوع الأول البحوث التي يقدمونها للمجمع . فكم من بحث لغوى اصيل يفوتنا بانشغالهم بهذه الموضوعات الممجوجة المملولة التي إنما يريد أصحابها بطرقها في كل مناسبة أن تتكور من أجل أن تنقور ومن عادات السادات معاداة المعادات .

عبد الد كنون عضو الحمع



### فجرانجعرافيب لعربية فجرانجعرافيب للدكتورمومودالصيباد

المتحرفة الماسة المرب الحاسة للم المحرفة المح

إذا السعت ولم يتخللها شجر فهى البراح ، فإذا كانت مع الاتساع مستوية فهى تخبت ،

عدُّه المعالم . فالأرض مثلا :

فإذا كانت مع الانساع والاستواء بعيدة الاكتاف فهي السهب والسنبسيب ،

قافةا كانت مع الاتساع والاستواء والبعد لا ماء فيها فهن القلاة والتتوفة ،

فإذا كانت مع مغده الصفات لا يهتدى فيا الطريق فهي البياء :

فإذاكانت تبيد سالكها فهىالبيداء ، وكنوا هـُها بالقائرة تبسنا ،

فَأَذَا لِمْ يَكُنْ بِهَا شَيْءَ مِنْ النَّبَتِ فَهِي المُرتِ والبلقع ،

فإذا دانت غليظة صلبة فهي الجيوب والحلد،

فإذا كانت خليظة ذات حجارة ورمل فهى العرقة والأبرق ،

> فإذا كانت مطمئنة فهي الجوف ، فإذا ارتفعت فهي النجد ،

فإذا جمعت الارتفاع والصلابة والغلظ فهي المتن والفدفد ،

وهكذا من مثات مظاهر سطح الأرض . لاتترك العربية واحداً منها إلا وضعت له مصطلحا برأسه . وهو أمر لا نعرفه في أي لمنة أخرى .

 <sup>(</sup>٠) الظر التعقيبات على البحث في محاضر جلمات النورة الرابعة والأربعين ( جلمة السبت ١٩ من ربيع الآخر منة ١٩٦٨ه = ٢٥ من مارمن ( آذار ) منة ١٩٧٨م)

وكان العرب القدامى من أكثرالناس معرفة بالرياح والمطر ، وغيرهما من ظاهرات الحو فوضعوا لها الأمهاء الصادقة الدلالة .

> فللرياح تغصيلها ، وللسحاب درجاته ، وللمطر أوصافه ، وللبرق ترتيبه ،

وجمعواهداكله تحت ماسموه بالأنواء، وهو ما نعبر عنه اليوم بالمناخ . حقيقة أنهم أخطأوا فى تفسير هذه الظاهرات فنسيوها إلى طلوع كوكب أو اقترانه بآخر ، حتى قال قائلهم : إذا ما البدر تم مع الثريا

أثاك البرد ، أوله الشتاء .

ولا ضير عليهم فى ذلك ، فاكانت الأسباب لتعنيهم بقدر ما تعنيهم النتائج الملموسة التى يديرون عليها شئون حياتهم ، وهكذا عرف العرب عن بيئتهم كثيرا من الحقائق الحغرافية بفطرتهم دون أن تكون لم جغرافية ، وأصبح فى كلامهم مادة جغرافية غزيرة خليقة بأن يهم بها الدارسون .

وهكذا ظهرت البادرات الأولى للجغرافية العربية ، مروية على ألسن الناس ، وإن لم نسجل في كتاب حتى انهت الحاهلية وظهر الإسلام في القرن السابع الميلادي ، وكان ظهوره مما محفز على الاهمام بالحفرافية . فهو دين يدعو إلى التفكر في خلق السموات

والأرض ، ويرى فى هذا ضربا من العبادة وبعض العبارات الشرعية تتطلب إلماما بطرف من الفلك والحغرافية . والحج إلىالبيت الحرام فريضة على من استطاع إليه سبيلا ،

وقد أصبح الحجاج من أطراف البلاد يتجمعون فى مواسم معلومة فى مدن بعينها . ويسيرون فى قوائل قاصدين مكة المكرمة وهى رحلة تحتاج إلى معرفة بالطرق ، ومنازل القبائل ، وموارد الماء .

ولم عض قرنان من الزمان حيى كان الإسلام قد شرق حتى بلغ حدود الصين ، وغرب حتى انتبي إلى سواحل محر الظلمات، وعندما انتهى عصر الفتوح واستقرت الدولة الإسلامية ، أخذ المسلمون ينصرفون إنى العلم ، وكان خلفاء بني العباس مساهمة مشكورة في تشجيع البحوثالعلمية . وعن طريق الترجمة التي نشطت في عهدهم وقف العرب على كنوز التراث الهندى والفارسي واليوناني ، وكان من هذا الأخير كتابان لكلاديوس بطلميوس السكندري Claudius Ptolemaius اللىعر فو ەبامم يطليموس القلوذى . وهما كتاب وجغرافيا وكتاب والمحسطي Majestet أى الكتاب الأعظم،وكان تيارالفكوالحغرافي القديم قد توقف عند هذين الكتابين اللذين وضعا في أواسط القرن الثاتي الميلادي . ويتناول الأول الأماكن المعروفة وتحقيق مواضعها بحسب ما بلغه علم ذاك الزمان ، أما الآخرفرسالة فىالفلك تقعفى ثلاثة عشر

أما الآخرفرسالة فىالفلك تقع فى ثلاثة عشر فصلا . وقد أعجب العرب بالكتابين ، فكان أول ما كتبوه فى الحغرافية يعتمد عليهما .

ولهذا كانت الحغرافية الفلكية والرياضية هي أولى الفروع التي استأثرت باهتام الحغرافيين العرب . فنقلوا عن المدارس القديمة وأضافوا الكثير من عندهم . فأخذوا عن المدرسة الهندية فكرة و الأرين ۽ . وعن الفرس و الأزياج ، التي منها و الزيج الهلوی ، أو دريج شهريار ، وعليه اعتمد عمد بن موسی آلحوارزی ، وأبو معشر جعقر بن عمر البلخى فى وضع جداولها الفلكية . وعن اليوتان أخذوا التقسيم السباعى للربع المعمور من الأرض . ومنذ بداية القرن التاسع الميلادىأخذالمذهباليوناني فىالانتشار حتى أصبحتله الغلبة قبلأن ينتصف القرن. وأصبح هو المؤثر الحقيقي في الحغرافية الرياضية العربية . وحتى نلك العهدُ لم يكن لفظ جغرافية قد دخل فى معجم اللغة العربية دلالة على علم بذاته ، بل كان يطلق عكماً على كِتَابُ بِطُلْمِيوس . وكان المسعودى في كتابه والتنبيه والإشراف ، أول من أدخله فى اللغة كمصطلح فقال 1 الحغرافيا هي قطع الأرض ، وكان المسعودي موفقا في تعريف المصطلح،فني القاموس قطع الشيُّ قطعا ، فصله وأبانه . وكان : إخوان الصفاء ؛ فى حدود ما نعرف هم الذين أطلقوا لفظ جغرافيا على علم برأسه . فقد وردت عبارة و علم الحفرافية ، لأول مرة في رسائلهم المعروفة ، وفسروها بأنها وصورة الأرض؛ . ثم أخذ اللفظ يشيع من بعدهم دالا على علم. ولم يلبثالعرب أن انصرفوا عن الحغرافية الرياضية والفلكية بالتدريج إلى فروع أخرى

من الحغرافية ، كتبوا فيها فصولا ممتعة أثرت الفكر الحغرافي بعامة ، عما اشتمات عليه من إضافات مبتكرة .

وشهد النصف الثانى من القرن التاسع الميلادي(الثالثالمجري)مو لد مدرسة جغرافية عربيةأصيلة بدأت بالحغرافية الوصفية،ولكنها ف وصفها للأقاليم لم تغفل الجوانب الجغرافية الأخرى . فكتبُ ابن خرداذبة ( ٢٠٥ – ۳۰۰۰ - ۸۲۰ - ۲۱۲م ) كتاب و المسالك والمالك ، الذي يعتبر أول مصنف كامل يصلنا فى الحغرافية الوصفية . وكتب اليعقوبي ه کتاب البلدان ۽ الذي جمع فيه ما عرفه بنفسه من أحوال البلاد الإسلامية في عصره نتيجة لأسفاره الطويلة . وكتب \$ ابن رسته ؛ كتاب و الأعلاق النفيسة 1 . وكتب معاصره وابن الفقيه، كتاب والبلدان ، الذي يقال إنه كان يتألف من خسة أجزاء في أكثر من ألني صفحة . وقد فقد الكتاب فلم يصلنا سوى مختصره الذي صنفه على بن حسن الشرازي في عام ١٣٤هـ٧٢٠١م .

ولم يكد بهل القرن الرابع الهجرى ( العاشر الميلادى) حتى كانت المدرسة الحغر افيةالعربية قد رست قواعدها . وظهر عدد من أعلام الحغر افين ، مهم أبو زيد البلخى صاحب كتاب و صور الاقالم ، وهو أقدم كتاب جغر افي عرف مزود بالخارطات ، أو هو في الواقع جغر افي عرف مزود بالخارطات ، أو هو في الواقع بعض الشروح . وكان من بين هؤلاء الأعلام : الاصطخرى ، وابن حوقل والمقدمي الاصطخرى ، وابن حوقل والمقدمي

وغيرهم : وظهر من بعدهم عدد كبير من الحنوافيين يطول بنا الحديث إذا تحن أردنا أن نستمرض مؤلفاتهم ، خاصة وحديثنا مقصور على الحغرافية العربية في عصورها الأولى . وحسبنا هنا أن تتناول ما أضافوه من جديد إلى فروع المعرفة الحغرافية .

لقد عنى العرب بالحغرافية الطبيعية ، وهي إحدى الشعبتين الرئيسيتين للجغرافية ، تتناول الأغلقة الثلاثة: الغلاف الصخرى Lithosphere والحوى Atmosp here والمائي Hydrosphere فدرسوا أشكال سطح الأرض ، وأرجعوا تجوية الحبال إلى فعل أشعة الشمس المستمر ، ونظروا إلى الأمطار والأنهار كعوامل أساسية في الحت والإرساب. وعث إخوان الصفاء موضوع التغبرات الحيولوجية الكبرى ، وما يتم بالتدريج من تحول في تركيب الغلاف الصخرى ، وذهبوا إلى أنحرارة الشمستمطم صخور الحبال إلى أحجار صغيرة وحصى ورمال ، ومحمل المطر ومياه الأنهار الحارية هذا الفتات إلى البحار والمحيطات ، وتعمل الرياح العائية على بعثرة الفتات في قاع البحارطبقة فوقطبقة،ومعمضىالزمن يؤدى ارتفاع هذه الطبقات إلى تكوين الحبال :

ومثلاً تبنى الحبال فى أعماق المحيط ، يرتفع البحر ويفيض على السهول حتى تصر . محارا ، ويصبر البحر يابسا مع مرور الأيام وعلى سطح الأرض التى برزت من البحر

يتساقط المطر ، وتتكون مجارى الماء التي تحمل معها التربة والرمال ه

ومعنى هذا أن العرب في عصر مبكر أدركوامفهوم الحيومور فولوجيا Geomorphology التي نعدها علما حديثا، وليس فيهامن حديث سوى الاسم . وأنهم عرفوا دورة التعرية Oycle الاسم . وأنهم عرفوا دورة التعرية of crosion موريس ديفز William Moris Davis في القرن العشرين .

وقد اعتقد العرب كذلك فى التغرات التي تُعترى العلاقة النسبية بن اليابس والماء ، وارجعوها إلى التغير في مواقع النجوم في جوانب الفنة السهاوية ، مما يو<sup>د</sup>ى إلى تغير في جوانب الأرض بالنسبة لأشعة الشمس . وعندما تسقط الأشعة على أرض جديدة فإن نشاطها الهدى والبنائي يتحول معها ، وجذا يفسرون تحول الأرض إلى عر ، ثم تحول البحر إلى أرض مرة أخرى . لقد كانوا لايزالون متأثرين بالحغرافية الفلكية ، فذهبوا هذا المذهب في تفسير التبادل بين اليابس والماء ، ذلك التبادل الذي برجعه الحغرافيون المحدثون إلى حركات باطن الأرض الرأسية منها والأفقية ، ومع أنهم كانوا يدركون الطبيعة الحارة لباطن الارض، فاسم لم يتصوروا أن حركات هذا الباطن بمكن أن تودى إلى تغير كبير في أشكال سطح الأرض.

وقامت دراسة العرب للغلاف الغازى على أساسين هما : دراسة الظاهرات الحوية في إقليم بعينه ، ودراسة التوزيع الحغرافي لمعدلات عناصر الحو ، وهذا يعني أن الحغرافيين العرب هم اللين وضعوا أسس التمييز بين علم الطقس Meteorology وعلم المناخ Climatology ولكنهم في دراسهم المناخ الغازى كانوا متأثرين بالنظرية اليونانية التي تجعل منه طبقات بعضها فوق بعض ، فقالوا بوجود طبقات ثلاث هي عنده :

١ - طبقة الأثير : وهي أعلى الطبقات،
 وأقرب ا إلى القمر ، وهي شديدة الحرارة
 للغاية .

٢ - طبقة الزمهرير: وهي الطبقة الوسطى
 وتتميز ببرودما القارسة .

٣ - طبقة النسم وهي أقرب الطبقات إلى الأرض وأكثرها اعتدالا في حرارتها وهم في تقسيمهم هذا لا يختلفون عن احدث النظريات العلمية ، فهواء سطح الأرض يبرد بالندريج مع الارتفاع ، حتى إذا ما وصل إلى حد معن عادت الحرارة إلى الارتفاع مرة أخرى في الطبقة التي يطلق عليها العلماء المحدثون اسم الترويو و و و و و و و تفسير ما لتغيرات التي تطرأ أحطأوا في تفسيرهم للتغيرات التي تطرأ على أحوال الحو حين ربطوها بالكواكب.

ورغم تقسيم الحغرافيين العرب الغلاف الغازى إلى طبقات ، فلم يفتهم أن يؤكدوا

أن هذه العلبقات وإن تميزت عن بعضها البعض ، فإن الهواء يستطيع أن يتوغل فيها جميعاً .

وقد أدركوا حقيقة أن سبطح الأرض يتعرض لأشعة الشمس بنسب تختلف بحسب موقع المكان من الشمس ، فكلما ضاقت زاوية ميل الأشعة قلت درجة الحرارة الى تبلغ أقصاها مع الأشعة العمودية ، وأثرهذا في انجاه الرياح وكمية المطر و المطر في نظر هم يسقط عندما يتصاعد بخار الماء بسبب تسخين الشمس حتى إذا ما وصل إلى طبقة الحو البارد، تكاثف و ثقل و زنه بعد أن كان خفيفا البارد، تكاثف و ثقل و زنه بعد أن كان خفيفا وتساقط مطراً أو ثلجا أو بردا ، وهم يرجعون بأسباب الرياح إلى تصاعد الهواء يرجعون بأسباب الرياح إلى تصاعد الهواء في توجيه الرياح .

ويفرقون بين أربعة أنواع من الرياح هى :

« ريح الشال ، الى تهب عن يسارك حيها

تولى وجهك نحو مطلع الشمس ، و « ريح

الحنوب ، التي تهب عن يمينك، أما الريح التي

تستقبلك من مطلع الشمس فهى « القبول ،

أو « الصبا ، وريح الغرب هى ، الدبور ، .

وقد أدرك المسعودى حركة الرياح الموسمية

واختلاف هبوجا من فصل إلى فصل وهي

الرياح التي حرفت اللغات الأجنبية اسمها

من موسمية إلى Monsoon

وكان ثما يدعو إلى الإعجاب أن يدرك المقدمي أن نصف الكرة الحنوبي يتكون

معظمه من الماء بخلاف نصفها الشمالى الذي يركز فيه اليابس ، وهو أمر لم يلتفت إليه علماء الغرب إلا بعد حركة الكشوف الحغرافية ، وقد فهم البرونى حركة المد والحزر، وربط بينها وبين أوجه القمر كما يقول العلم الحديث تماماً . وكان لا يستبعد أن يكون النصف الغربى من الكرة الأرضية معموراً كنصفها الشرق وهذا قبل أن تكتشف الأمريكتان بعدة قرون .

وفى أول عهدهم بالدراسات الإقليمية درس العرب الأرض على أساس الأقالم السبعة التي نقلوها عن اليونان ، وهي نطاقات هندسية تمتد من الشرق إلى الغرب ، محددة بدوائر العرض . ولم يبدأ العرب تقسيمهم من خط الاستواء ، بل بدأوه من خط عرض ١٦° شالا وانهوا إلى خط عرض ٥٠° شمالاً . ويختلفون فيا بينهم اختلافاً يسيراً في بمجديدعروض كل إقليم، ولكن جغرافييّ القرن الرابع الهجرى ( العاشر الميلادي ) ، أخذوا يعدلون عن هذه الطريقة ، ويتخبرون مناطق صغيرة كوحدات جغرافية متميزة . فيقول الإصطخرى فى مقدمة كتابة والمسالك والمالك: : ﴿ أَمَا بَعْدَ، فَقَدْ ذَكُرْتُ فَى كَتَابِي هذا ، أقاليم الأرض على المالك وقصدت بها بلاد الإسلام ، وتقسيم ما يعود بالأعمال المحموعة إليها ، ولم أقصد الأقاليم السبعة الى عليها قسمة الأرض ، بل جعلت كل قطعة

أفردتها مفردة بصورة ،،ويذهب ابن حوةل هذا المذهب ، وهكذا يفعل المقدسي .

والواقع أن اتخاذ المنطقة كوحدة جغرافية أكثر صلاحية للدراسة الإقليمية ، فهى جزء من الأرض واضح التحديد مختلف عن الأجزاء الأخرى فى ظروفه الطبيعية أو الحضارية أو الاتنولوجية ، ثم يقسم هذا الجزءل أقسام ثانوية ، فنجد الإصطخرى يقسم بلاد فارس على أساس المناخ إلى قسمين : و فارس الشمالية أو الصرود وفيها أماكن يبلغ من شدة المردفها ألا ينبت عندهم شيءمن الفواكه ، المردفها ألا ينبت عندهم شيءمن الفواكه ، وفارس الحنوبية أو الحروم ، وبها ما يبلغ من شدة الحر ألا يبيت عندهم شيء من الطبور ؛ والحروم من شدة الحر ألا يبيت عندهم شيء من الطبور ؛ والحروم من شدة الحر ألا يبيت عندهم شيء من الطبور ؛ والحروم من شدة الحر ألا يبيت عندهم شيء من الطبور ؛ والحروم من شدة الحر ألا يبيت عندهم ألما المقدسي فيتخذ شكل السطح أساماً لتقسم بلاد الشام إلى أقاليم .

وطريقة هولاء الحغرافيين الأوائل في معالحة الحغرافية الإقليمية لمنطقة ما تتناول ناحيتين : الأرض والناس ؛ فيدرسون الأرض على أساس موقعها وما بها من جبال وأودية وأنهار وسهول وصحارى وما المذلك. ويدرسون الناس على أساس طعامهم : ومعتقداتهم الدينية ، ونظمهم الاجتماعية ، ونشاطهم الاقتصادى في الإنتاج والتجارة .

وهم ينتمون أساساً بالهيئةالطبيعية Physical المكان دولة كان أم إقليماً ،

فيدرسون مظاهره الطبوغرافية؛ ولايغفلون الظروف المناخية . فالمقدسي مثلا بعد أن يقسم بلاد الشام إلى أقاليمها التضاريسية يتحدث عن المناخ فيذكر أنه معتدل بصفة عامة إلا في ذلك الحزء الذي يقع في المنطقة الوسطى من الإقليم فيما بين الشارات والحولة ، فهذه هي المنطقة الحارة التي يزرع فها النخيل. ريلاحظ على مناخ العراق أنه متقلب. فبغداد وواسط والبلاد فيما بينهما قد تكون لطيفة المناخ في وقت ومرعان ما يصبح مناخها غير محتمل ، أما الكوفة فعلى النقيض تماماً ، وتسود في البصرة حرارة عالمية ، ولا يكون الحومىتدلا إلا عندما تهب ربح الشمال . هذه النظرة تبين بوضوح أن شيئاً من الاهتمام كان يوجه إلى تفهم الأحوال المناخية ، ولكنهم كانوا ــ يتجاهلون العوامل الأساسية فىالمناخ والأسس التي تعتمد علمها .

واهم الحغرافيون العرب بالهيئة الحضارية للإهليم Cultural landscape . فنجد الإصطخرى وهو يتحدث عن فارس يصف ملابس أهلها ويقول : وإن الكتاب يلبسون الدزاريع والعامم . فإن لبسوا تحت العام قلانس ، جعلوها خفية توقى الوسخ ولاتظهر، أما الملوك فإن لبسهم الأقبية ، وربما لبسوا الدراريع التي هي أوسع فرجة ، وأعرض جربانا من دراريع الكتاب ه .

وهكذا يفعل القنسي في حديثه عن سكان بلاد الشام .

ولقداهم أصحاب الحنر افية الإقليمية بوضع مصورات البلاد التي وصفؤها، وهي مصورات كان الهلف منها فيا ببدو توضيح طرق المواصلات الرئيسية ، والمدن الكبرى ، والجبال والأنهار والبحيرات وحدود المالك ، ولم يكن لمصوراتهم قياس رسم خاص ، وكانت الانجاهات توضع عادة على هوامش الصورة ، وعلى عكس الجارطات الحديثة الصورة ، وعلى عكس الجارطات الحديثة كان الحنوب دائماً في أعلى الجارطة .

وقد اشتملت كتب التراث الحغرافي العر على كثير من النواحي الاقتصادية فنجد فيها معلومات غزيرة عن موارد المياه ، وشئون الرى ، وتوزيع الغلات الزراعية ، والنروة المعدنية ، والصناعات ، وتجارة المالك الإسلامية.

ولما كان الرى يلعب دوراً بارزاً في الاقتصاد الزراعي وغاصة في الاقتطار الإسلامية التي يقع معظمها في مناطق جافة أو شبه جافة ، فقد عني الحغرافيون العرب سدة الناحية ، فنقراً لابن حوقل وهو يتحدث عن البصرة قوله : و وذكر بعض الموافين من البصرة قوله : و وذكر بعض الموافين من رواة الاخبار أن أنهار البصرة عدت أيام بلال بن أبي بردة ، فزادت على مائة ألف بر وعشرين ألف بر ، نجري في أكثر ها الزواريق ، وكنت أنكر ما ذكروه من هذا العدد ، حتى وأيت كثيراً من تلك البقاع ، العدد ، حتى وأيت كثيراً من تلك البقاع ، فرعا رأيت في مقدار ومية مهم عدداً من فرعا رأيت في مقدار ومية مهم عدداً من

الأنهار صغاراً تجرى فى جميعها السميريات. ولكل نهر اسم ينسب به إلى صاحبه الذى احتفره ، أو إلى الناحية التي يصب إليها ، ويفرغ ماءه فها . فجوزت أن يكون ذلك كذلك ، فى طول هذه المسافة وعرضها ولم استكثره » .

وكان الرى فى فارس مشكلة خطرة يعنى المقدسي بشرحها ، فيذكر أنه فى الحسزء الشرق من البلاد حيث لا توجد أنهار ذات أهية ، كان من الضرورى أن بجمع مساء المطر والمياه الحوفية حتى لاتضيع قطرة منها ، ويذكر أن فى نيسابور قنوات تحت الأرض بخرى بالماء ، ويظهر بعضها فوق السطح بالقرب من المزارع والمدن والقصور. ويشر بلي أعمال الرى التى أنشاها عضد الدولة ابن بويه ، بين شيراز وإصطخر ، فقد أقام على البر سداً يرفع الماء إلى خزان تروى منه القرى مزارعها .

ويعطى الحغر افيون العرب معلومات قيمة عن توزيخ الغلات الزراعية وعن اللروة المعدنية ، والصناعات القائمة في ديار الإسلام، والطرق الرئيسية التي تربط بين أطرافها . فيتحدث الإصطخرى عن بلاد ما وراء البر وأن بها و من معادن الحديد ما يفضل إعن حاجهم من الاسلحة والأدوات . وبها معدن الفضة والذهب والزئيق الذي لا يقاربه في الغزارة والكثرة معدن في سائر بلاد الإسلام . .

ويشير د ابن حوقل ، إلى مناجم الذهب في وادى العلاقي بأرض مصر ، ومناجم الفضة في خراسان والحبال وفارس وبلاد ما وراء النهر . ولا يكتني بذلك بل يشرح الطريقة المتبعة في استخراج بعض أنواع المعادن كالنوشادر من جبال اليتم في أرض ما وراء النهر .

وكان من بين الفروع التي على المسموا الحغرافيون العرب جغرافية المدن . فقسموا المدن إلى خس فئات : عاصمة الدولة ، والقصبات الإقليمية ، والمدن الإقليمية ، والضواحي ، والقرى . والقصبة الإقليمية كما عرفوها مدينة كثيرة السكان بها وال أو عامل ، وتنفق على الحدمات العامة من مواردها الحاصة، ومن أمثلها دمشق والقيروان وشغراز .

وتختلف المدينة عن القرية فى أن الأولى الما منه . وهم فى دراسهم للمدينة يركزون بصفة خاصة على موقعها ، ومن المدن التي تقع فى واد تحيط به التلال يذكر المقدسي مكة فى جزيرة العرب ، وعمان فى بالاد الشام ، وإصطخر فى فارس . ويتحسات الحفرافيون العرب عن المدن التى تدين بأهميها لوقوعها على طرق التجارة ، فيذكرون مها بغداد والموصل وسيراف وغيرها ولا يتغلون بغداد والموصل وسيراف وغيرها ولا يتغلون أهمية الموقع الاستراتيجي فيذكر المقلمي أمد وأنها ترجع إلى موقعها الحصين وقلاعها، أمد وأنها ترجع إلى موقعها الحصين وقلاعها، أمد وأنها وبين أنطاكية بأسوارها وأبوانها

وقلعها الى بنيت على الحبل. كذلك تحدثوا عن المدن الى اكتسبت شهرتها لعوامل دينية فيقول المقدسي عن ببت المقدس إنها تقع في مهل بحشر فيه الناس يوم الحساب ، ويضيف أن مكة والمدينة لها الأفضلية على سائر المدن لوجود الكعبة في الأولى وقبر الرسول في الأخرى .

ومن النواحى التى عنى بها الحغرافيون فى دراسة المدن موارد مياهها فيقول الإصطخرى عن مسموقند إنها كثيرة المياه و فلم ير خانا أو زاوية فى شارع أو ميدانا إلا وقد رتبت فيه السبل للمياه المثلجة . . . . ولها ماء جار يدخل إليها فى نهر رصاص وهو نهر قد بنيت له مسناة عالية من حجارة بجرى عليها الماء ، ووجه هذا الهر رصاص كله » .

ويقول البعقوبي إن المدن الشهالية في فارس مثل تم ونيسابور بها نظام الدماء الحوق تحمله الأنابيبإلى مساكن المدينة، ويقول المقدسي إن يمكة ثلاثة خزانات تملأها مياه القنسوات التي أمرت محفرها السيدة زبيدة امرأة هارون الرشيد من بستان بني عامر والسكتابة الحفرافية العربية غنية بالإشارات إلى وصف المساكن والدور فيذكر الإصطخرى عن المساكن والدور فيذكر الإصطخرى عن أمل أن و الغالب على أبنيها الحشب والقصب وهي كثيرة الأمطار شتاء وصبفاً، وسطوحها وهي كثيرة الأمطار شتاء وصبفاً، وسطوحها استمة لذلك ؛

وكانت البيئة وأثرها على الإنسان من الموضوعات التى احتفل بها الحغرافيون العرب وببدو هذا واضحاً فى كتاب و الحيوان ،

المجاحظ ، وفيا كتب المقدسي والمسعودي والبروني وغيرهم . وقد فهم العرب العلاقة بين الإنسان وبيئته على أساس مزدوج . فقال علماء الهيئة إن الإنسان جزء من الكون، ومن ثم تتحكم في مزاجه وطباعه الكواكب المسيطرة على الإقلم الذي يعيش فيه، ولكن فريقاً من الحفرافيين خرج على هذا الرأي وإن لم ينكره تماماً ، ففسر العلاقة بين الإنسان والوسط الذي يعيش فيه على أساس اختلاف مظاهر البيئة الطبيعية ومحاصة مظاهر السطح والمناخ وموارد الماء ، وكان المسعودي من رواد هذا الانجاه ، يتناول مظاهر البيئة بالتحليل ، ثم محاول أن يتبين أثرها على الإنسان وحياته .

لقد أدرك المسعودى أهمية الماء والغطاء النباقى ومظاهر السطح كعوامل توثر فى الحياة البشرية فكتب د وقد تختلف قوى الأرضين وفعلها فى الأبدان لئلاثة أسباب : كمية المياه التى فيها ، وكمية الأشجار ، ومقدار ارتفاعها وانخفاضها ، فالأرض التى فيها مياه كثيرة ترطب الأبدان ، والأرض العادمة للمياه تجففها . وأما اعتلاف قوتها من قبل الأشجار التى فيها ، فالأرض الكثيرة الأشجار التى فيها ، نقوم لها مقام السترة فلهذا السبب لاتسخن ، والأرض المكثوفة من الأشجار ، العادمة فلا ، حالها على عكس حال الأرض المكثيرة الأشجار ، العادمة فلا ، حالها على عكس حال الأرض المكثيرة والخشاضها ، فالأن الأرض العالية المشرفة والخشاضها ، فالأن الأرض العالية المشرفة والخشاضها ، فالأن الأرض العالية المشرفة

فسيحة باردة ، والأرض المنخفضة حسارة وميدة » .

وعاول المسعودي أن يفسر قيام المسدن وتحديد مواضعها بالعوامل الحغرافية المحيطة ہا ، ویری 1 أن أصناف اختلاف البلدان أربعة : أولها النواحي ، والثانى الارتضاع والانخفاض، والثالث مجاورة الحيال والبحار، والرابع طبيعة تربة الارض : ، ثم يشرح أثر هذه العوامل في البلدان : ﴿ فَارْتَمَاعُهَا جُعَلُّهَا أبرد وانخفاضها بجعلها أسخن ۽ ويختلف جوها باختلاف موقعها من الحبال : ٥ فمني كان الحبل من البلد من ناحية الحنوب جعله أبرد لآنه يكون سبب امتناع الربح الحنوبية ، وإنما تهب فيه الريح الشمالية فقط ، وعلى العكس من ذلك إذا كان الحبل من ناحية الشهال . ولموقع البحر من البلد أثره : ﴿ فَإِذَا كَانَ البحر من ناحية الجنوب كان ذلك البلد أمن وأرطب. وإن كان من البلد في الشهال ، كان ذلك البلد أبود وأبيس ، كذلك لطبيعة التربة أثرها. وفتى كانت تربة البلد صرية جعلت البلد أبرد وأجف، وإنكانت جصية جعلته أعنن وأجف ، وإن كانت طينية جعلتـــه أبرد وأرطب ۽ .

ويعتقد الحغرافيون العرب فى أثر المناخ على الإنسان ، فلمعب ابن رسته إلى وأن سكان العروض الوسطى كأهل بابل وما جاورها فد اعتدل مزاجهم ، ولطفت بنيتهم وبشرتهم لأن الشمس لا تكون قريبة جداً مهم ، ولا بعيدة للغاية عهم ، وإنما هى فى موقع وسط وهذا هو مر الاعتدال ،

ويقول المسعودي وهو يتحدث عني أهل الربع الشالى من الأرض و وهم النين بعدت الشمس عن سمهم من الواغلين في الشمال كالصقالبة والإفرنجة وما جاورهم من الإمم . فإن سلطان الشمس ضعف عندهم ليعدهم عنها ، فغلب على نواحيها البرد والرطوبة ، وتواترت الثلوج عندهم والحليد ، فقل مز اج الحوارة فيهم. . . وجفت طباعهم،وتوعوت أخلاقهم ، وتبلدت أفهامهم ، - وثقلت ألسنتهم ، وابيضت ألوائهمحتى أفرطت، فخرجت من البياض إلى الزرقة ، ورقت جلودهم ، وازرقت عيوتهم أيضاً فلم تخرج عن طبع ألوائهم ، وسبطت شعورهم ، وصارت صبا لغلبة البخار الرطب ، ولم تكن فى مذاهبهم متانة وفلك لطباع البرد وعدم الحرارة ۽ .

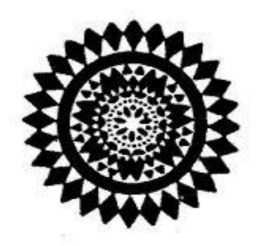
ويرى المسعودى أن الترك الواغلين ق الشيال ، فلبعدهم عن مدار الشمس داسترخت أجسامهم ، ولانت فقارات ظهورهم ، وحرزات أعناقهم ، حتى تأتى لهم الرى بالنشاب فى كرهم وفرهم ، وغارت مفاصله، لكترة لحومهم ، فاستدارت وجوههم ، وصغرت أعيبهم ، أما الزنج وسائر الاحابش وغيرهم من سكان الحهات الاستوائية وغيرهم من سكان الحهات الاستوائية وقد اسودت ألوابهم ، واحرت أعيبهم وتوحشت نفوسهم ، وذلك لالهاب هوائهم وإفراط الحر فى نضجهم ، حتى تحرقت ألوابهم ، وتغلقات شعودهم ،

ويذهب المسعودى إلى أن الإنسان يتأقلم في بيئته الحديدة ، ويكتسب صفات غبر التي كانت له ، ويضرب مثلا مجماعة من شعب آمور الترك أوغلوا حتى بلغوا حدود الهند ، فأثر فيهم مناخ البيئة الجديدة وأصبحت بشرتهم أقرب إلى الهنود منها إلى الترك. ولا يقتصر التأقلم على الإنسان بل يتعداه إلى النبات والحيوان ، فشجر جوزالهند لم یکن عند المسعودی سوی نوع من تخيل التمر نقل إلى الهند فأكسبته البيئة الحديدة خصائصه المميزة . كذلك الحيوانات يغلب طبع كل أرض على لونها 🛚 فالحرار السود والأغوار و-شها إلى السواد ، ووحش الرمال البيض إلى ذلك اللون ، فإن كانت الرمال حمراء فوحشها عُفُرْ وهولونالتراب، وكذلك وحش الحبال من الأرواي وغيرها

یکون من ألوان تلك الحبال ، إن حمرا . وإن بيضا وإن سودا .

واضح إذن أن الحغرافيين العرب في القرنين الثالث والرابع للهجرة قد اهتموا بالحغرافية في شعبة بالرئيسيتين: الحغرافية الطبيعية والحغرافية البشرية ونجحوا في تفهم كثير من المسائل وتفسيرها، واكنهم أخفقوا في بعض الأحيان، وما كان إخفاقهم عن نقص في إدراكهم ألم تكن قد تقدمت إلى الدرجة التي هي علها الآن . وقد ترك هؤلاء الحغرافيون الأعلام تراثاً خصباً من العلم والمعرفة لا يزال بجهولا تدى الكثيرين، وحرى بنا نحن الحغرافيين المحلولا المحدثين أن نقلب في هذا التراث لنكشف عن أصالته ونبعث فيه الروح من جديد .

محمد محمود الصياد عضو الجمع



## بين اللفات لعَامِته والليبان لمبترثن

#### للأستاذ الشاذ لالفليبي

الأدباء والشعراء .

أحد أمين في كتابه وزعماء الإصلاح في العصر الحديث، : , إ

ه ولعلمن أهم المشاكل التي تواجه العالم العربي الآن استخدامه لغتين : عامية وقصيحة ، والفرق بينهما كبير ، يستعمل إحداهما في البيت وفي الشارعوفي المجالس ، ويستعمل الأخرى في الكتابة والقراءة . ولم تغجع أية محاولة في التقريب بينهما . وهذا أضعف من اللغة الفصحي لأنها لم تكتسب الحيوية التي تأتى من طريق الاستعال اليومى ، وأضعف أللغة العامية لأنهائم تستفد مما ننتجه

ولا تزال المشكلة عويصة تتطلب الحل من المصلحين ۽ .

في هذه الفقرة ، على اقتصامًا ، وضع للمشكلة اللغوية التى يواجهها العالم العربى اليوم :

ولعل من المفيد أن ننطلق من هذا النص لوضع القضية الرئيسة ، وتفريع المشاكل الناحمة عنها .

فأول ما ينبغي أن يلاحظ استعمال أحمد أمن لفظ ۽ عامية ۽ بالإفراد ، وهو يتكلم عن العالم العربي بأسره . والواقع أن لكل بلد عربي. عامية خاصة به . فنحن أمام ثنائية لغوية ، في كل بلد ؛ ولكننا ، في مستوى العالم العربي ، نواجه ثنائيات متعددة ، لأن الفرق بنن اللهجات العامية كبىر ، وربما تعذر معه التفاهم لأول وهلة .

ثم إن الثناثية بين العامية والفصحي ، فى كل بلد ، بحسب وجوه الاستعال : فالعامية للحياة اليومية ، والفصحى للثقافة . والحياة البومية خاصة بكل قطر ، بينما الثقافة العربية مشتركة بين سائر البلاد العربية . ربللك نجد ، في طيّ التقسيم الذي ذهب إليه أحمد أمين ، التمييز بين ما اصطلح علماء

 <sup>(</sup>a) الثقر التحقيبات على البحث في عاضر جلسات الدورة الرابعة والأربعين ( جلسة السبت ١٦ من ربيع الآعر سنة ١٣٩٨ هـ - ٢٥ من مارس ( آذار ) سنة ١٩٩٨م )

اللغة المحدثون على تسميته باللفظ اليونانى ، dialektos ، أى لغة التخاطب ، Koiné أو Koinédialexis, فقط ، اختصاراً ... أى اللغة المشتركة التي تستعمل في أغراض معينة ، ثقافية كانت أو غيرها .

ويشير، بعد ذلك، أحد أمين، في إيجاز بليغ، إلى عواقب هذه الازدواجية اللغوية القائمة في العالم العربي: فالفصحي انتقصت حيوية، والعامية بقيت بمعزل عن شؤون الثقافة.

أما أن هذو الازدواجية هي من أهم المشاكل التي يواجهها العرب في هذا العصر ، كما جاء في كلام أحد أمين ، فلا بد من التلكر بأن هذه المشكلة قديمة قدم العالم العرف – وإن هي أصبحت ، في عصرنا هذا المشكل الرئيسي الذي تتوقيف على حله بهضتنا المشكل الرئيسي الذي تتوقيف على حله بهضتنا المتقافية والاجتماعية . في كثير من النصوص القدعة إشارة إلى هذه الظاهرة ، وأهمها ما كتبه ابن خلدون في المقدعة (١).

وقد یکون من المفید استعراض آراه ابن خلدون فی هذا الباب حتی ننطلق منها فی علاج ما بین العامیة والفصحی منعلاقات.

فاللغة العربية كان يتناقلها العرب من جيل إلى جيل ، بفضل ما يسميه ابن خلدون : و الملكة ، ، وهي شبيهة بالطبع ، تحصل بالتلقين المباشر ، عن طريق الساع والتعود ، متذ الصغر .

على أنه يوخل من بعض أبواب المقدمة نظرية خاصة بدرجة فصاحة اللسان العربي ، منذ العهد الحاهلي . فكانت و لغة قريش أفضح اللغات العربية وأصرحها ، لبعدهم عن بلاد العجم من جميع جهائهم . ثم من اكتنفهم من ثقيف وهذيل ، وخواعة ، وبني كنانة ، وغطفان ، وبني أسد ، وبني تمم وأما من بعمد عهم من ربيعة ، وعرب ولحم وهسان ، وإباد ، وقضاعة ، وعرب ولحم وهسان ، وإباد ، وقضاعة ، وعرب المن المجاورين ألهم الفرس والروم والحبشة ، المن المجاورين ألهم الفرس والروم والحبشة ، عخالطة المحاجم و (٢).

ثم إن هذه الملكة فسدت ، بعد الإسلام ، باختلاط العرب بالأعاجم ، حين استولى العرب على العراق والشام ومصر وإفريقية والمغرب .

ولما كان القرآن والحديث بلغة مضر ، وهما أصلا الدين والملة ، د خشى انغلاق الأفهام عنهما ، بفقدان اللسان الذي تنزلا

<sup>(</sup>١) ابتداء من ص ١٠٤٠ -- الطبعة البنانية .

به . . . فاحتیج إلی تدوین آحکامه ، ووضع مقاییسه ، واستنباط قوانینه » .

و يميز ابن خلدون بن لسان الحيل العربي العائش بعيداً عن المدن الكبيرة ، وإن اختلط بالأعاجم بعض الشي ، ولغة الأمصار التي اشتد فيها تأثير العجمة ، بسبب تكاثر الاختلاط .

أما لغة الحيل العربي الذي يعيش بعيداً ...

بعدا متفاوتا ... عن الاختلاط بالعجم ،

فإنها ؛ في نظر أبن خلدون ، لا تختلف
اختلافا جوهريا عن لغة مضر .

و محدثنا صاحب المقدمة عما يسميه ، لغة أهل الحيل العربي الذي بعهدنا ، فيحلل العلاقة بينها وبين لسان مضر على التحو التالم :

فاللغات كلها ملكات . والملكة ليست و بالنظر إلى المفردات ، وإنما (هي ) بالنظر إلى المفردات ، وإنما (هي ) بالنظر إلى التراكيب . فإذا حصلت الملكة التامة في تركيب الألفاظ المفردة ، للتعبر مها عن المعانى المقصودة ، ومراعاة التأليف الذي يطبق الكلام على مقتضى الحال ، بلغ المتكلم يطبق الكلام على مقتضى الحال ، بلغ المتكلم حينئذ الغاية من إفادة مقصوده للسامع : وهذا هو البلاغة ، (۱)

ورغم أن هذا النص يوخذ منه حصر الملكة فى التراكيب ، فإن سياق الكلام عند ابن

خلدون يدل على أن مرد البلاغة والبيان ــ ومعناهما عنده واحد ــ إلى الآلفاظ ، في دلالتها على معان بأعيانها ، وإلى التراكيب ، في أحوالها وكيفية تأليفها .

وعلى هذا التحليل يبنى الكاتب مقولة هامة ، كان ينبغى أن يكون له شيء غبر قليل من الحرأة ليصدع سا فى عصره :

وما زالت هذه البلاغة والبيان ديدن العرب ومذهبهم لهذا العهد . ولا تلتفتن فى ذلك إلى خرفشة النحاة ... حيث يزعمون ... أن اللسان العربى فسد ، اعتباراً بما وقع فى أواخر الكلم من فساد الإعراب الالكام.

فالملكة التي كانت لأهل قريش تغيرت ،
في نظر ابن خلدون، ولكنها لم تفسد . والذي
فسد إنما هو الإعراب ، وهو « بعض من
أحكام اللسان (٢٠٠٠ . ودليله على ما ذهب إليه
أن « الكثير من الألفاظ لم تزل في موضوعاتها
الأولى » . ثم إن طرائق التعبير وسنن التبليغ
موجودة ، بدليل وجود الحطيب المصقع
والشاعر المفلق ، في الحيل العربي المتأخر .

أمالغة الحضر في المدن، فيقول عنها صاحب المقدمة إن وعرف التخاطب في الأمصار وبين الحضر ليس بلغة مضر القديمة ، ولا بلغة أهل الحيل \_ يقصد الحيل العربي الباقي على بداوته \_ بل

<sup>(</sup> ١ ) المقدمة – الطيعة اللبنانية – ص ٠٤٠٠

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ١٠٤٣

 <sup>(</sup>٣) كأن أبن خلدون يميل إلى استعال كلمة والسان، كلما قصد الحديث عن ولغة مضر، أو ما قسميه اليوم بالقصمي .

هى لغة أخرى ، قائمة بنفسها ، بعيدة عن لغة مضر ، وعن لغة هذا الحيل العربى . . . وهى عن لغة مضر أبعد ع<sup>(1)</sup> .

ويحلل خصائص هذه اللغة الحضرية فيراها قائمة على « ملكة ممتزجة » ، أى هى مزيج من ملكة اللسان العربي ومن ملكة اللسان العجمى . وابتعاد لغة الحضر عن لغة مضر القديمة خسب اختلاطهم بالأعاجم : « فن خالط العجم أكثر ، كانت لغته عن ذلك اللسان الأصلى أبعد »(٢).

وينظر ابن خلدون فى اللغات الحضرية نظرة علمية مجردة ، شبيهة بما يذهب إليه علماء اللغة فى هذا العصر ، فيلاحظ :

أولا: أنها تختلف باختلاف الأمصار: فلغة أهل المشرق مباينة بعض الشيء للغة أهل المغرب ، وكذلك للغة أهل الأندنس.

ثانياً: أنها لغات قائمة بنفسها قسادرة على « تأدية المقصود والإبانة » . وهذا معنى اللسان واللغة . وفقدان الإعراب ليس بضائر لهاه (٣).

\_وفى هذا\_الباب أيضاً ، سبق صاحب \_\_ المقدمة عصره بقرون ، فنظر إلى اللغسات نظرة علمية ترتكز على مفاهيم واضحة دقيقة تُرجع الأمور إلى إطار النسبية الاجتاعية ،

وتقيِّمها بحسب ما لها من وظائف في حياة البشر :

- وإن كان علماء اللغة المحدثون ، يرون أن نظرة ابن خلدون إلى اللغة نظرة تطورية ، تبحث خصائص اللغة حسب تطورها التاريخي ، وهم لايرتاحون إلى هذه الطريقة ، ويفضلون علمها النظرة « التزامنية » – على حد تعبيرهم – أي نظرة وصفية تحلل نظام اللغة وهياكلها في فترة محددة .

ولئن أعجبنا بتفلسف ابن خلدون فى تحليل أحوال اللغة وأطوارها، وخاصة بنظريته المتعلقة بما يسميه و لغة التخاطب فى الأمصار دبين الحضر، فإن لنا، فى عصرنا هذا، شواغل م تكن فى عصر ابن خلدون : وهى تخص بناء المحتمعات العربيسة على أسس أصيلة وعصرية ، معاً . ونعتقد أن للثقافة ــ بأوسع معانيا ـ فى هذا العمل دوراً أساسياً ، فى معانيا ـ فى هذا العمل دوراً أساسياً ، فى معانيا ـ فى هذا العمل دوراً أساسياً ، فى معانيا ـ فى هذا العمل دوراً أساسياً ، فى معانيا ـ فى هذا العمل دوراً أساسياً ، فى معانيا ـ فى هذا العمل دوراً أساسياً ، فى أداتها الأولى إنما هى اللغة .

وقضية اللغة ، فى نظرنا ، قضية رئيسية . وبحسب طريقة مواجهتنا لها ، تتكيف مواقفنا الثقافية والحضارية .

ونود ، فى هذا الصدد ، أن تقدم بعض الملاحظات .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٠٤٧.

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ٢٠٤٧ . وكان أبن خلفون يميل هذا إلى استعال كلمة اللة.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٧٠٤٠ .

فعلى فرض أن اللغات المحلية قادرة على البلاغة والبيان ، كما يقول ابن خلدون ، فإنا نعتقد أن لا خيار البوم ، أمام الشعوب العربية غير الفصحى . فهذا اختيار مبدئى لا مناص منه لمكل الشعوب الناطقة بالعربية ، وذلك لأسباب جوهرية ، كثيراً ما وقع التعرض لما منذ قيام الحصومة بين أنصار الفصحى والمتعصبين للعامية ، منها أن الفصحى صلتنا والمتعصبين للعامية ، منها أن الفصحى عملنا تربطنا بالراث الثقافي العربي ، و بما لنا من تربطنا بالراث الثقافي العربي ، و بما لنا من تاريخ منذ أربعة عشر قرناً .

أما السبب الذي أريد أن أو كد أهميته فيتمثل في الدور السياسي الذي تضطلع به الفصحي الدوم ، إذ هي اللحمة التي تشد الشعوب العربية ، بعضها إلى بعض : بدونها تتضاءل وشائج القربي بينها ، ويفضلها ، إن هي أحسنت استعالها ، وأحكمت أيضاً تصريف احسنت استعالها ، وأحكمت أيضاً تصريف سائز شوونها ، عكن أن تولف بجموعة ذات بال ، في انجال الدول ، على الصعيدين بال ، في انجال الدول ، على الصعيدين الثقافي والسياسي .

فالعاميات تفرق ، يينا الفصحى تجمع . بل إنه عكن القول أن الحامع المشترك بين العرب اليوم ، مشرقاً ومترباً ، إنما هو هذه

اللغة الفصحى ، التى يسميها ابن خلدون اللسان المدون (١) ، والتى بقيت قائمة الذات، عبر العصور وتقلبات التاريخ ، أربعة عشر قرناً، دون فساد ولا تغير، وإن هى تطورت تعلوراً بلاً انقطاع .

و تلك من معجز ات هذا و اللسان المدون ، أن استطاع أن يثبت في أحكامه ومقاييسه ، مع التعلور في أحواله والتجدد في كيفياته : بحسب ما تقتضيه شؤونالفكر والعلم والمجتمع. ولئن كان أسلافنا ، في صدر الإسلام . . حرصوا على تدوين هذا اللسان ليكون دوما وسلما إلى فهم كتابالله وسنة رسوله و(١٢) فإن لنا ، في هذا العصر ، إضافة إلى الاعتبار الديني ، اعتبارات ثقافية وحضارية وسياسية ، لاتحدو بنا فحسب إلى جعل هذا النسان المدون فنا مجفوظا وعلما مكتوباه(٢٠)، فلا يعدو أن يكون بذلك وقفا على الخاصة ، لاشأن فيه للعامة ، وإنحسنا هي تحدو بنا كذلك إلى إحياثه ، حتى يصبح وسيلة اتصال بين العرب كافة إضافة إلى كونه أداة إبلاغ لشووتهم الفكرية والعلمية والاجباعية جميعاً ، ولا يكون ذلك إلا عن طريق الاستعال اليومى ، بحسب رأى أحمد أمين .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٠٤٤.

<sup>. (</sup>۲) س ۱۰tt ت

<sup>(</sup>٣) ص ١٠٤٤ .

ولا بد، لبلوغ هذه الغاية ، من إحماع العرب على خطة تجعل الجهود متضافرة ، والأهداف متناسقة .

وبلوغ الغاية المنشودة أمر من الصعوبة عيث لايتطلب فقط الاثفاق فى التصريحات الرسمية، بل يقتضى أيضاً ، وفى الدرجة الأولى كامل الإخلاص فى العمل ، من أجل تعقيق هذه الغاية .

وليس ذلك على العرب بعزيز ، ومجموعات غيرذا ، فى أوروبا ، استطاعت أن تتجاوز لغائها المحلية إلى لسان مشترك بينها ، استعملته فى مختلف الأغراض الإدارية والتعليمية والثقافية ، حتى انتشر إشعاعه تدريجيا ، وكاد يعم سائر مجالات الحياة . وإنما على على هذا النحوكان ارتقاء الفرنسية والإنكليزية والألمانية إلى وظيفة اللسان المشترك ، فى أصقاعها الأصلية ، بأوروبا .

والمهج الذي نعتقد ضرورة اتباعه في مستوى العالم العربي كافة ينطلق من العناية باللسان المدون وباللغات العامية ، معا ، باعتبار مالهذه وذاك من تأثير ، وما يقبغي أن يكون لكل منها من دور .

أما اللسان الملبون فهو اليوم ، كما لاحظه أحمد أمين ، مقصور — أو يكاد — على شؤون الأدبوالثقافة العامة . وهو لايزال، هنا أو هناك، يواجه عقبتين لابد من

تذليلهما: فمنا من لايزال يتردد في اتخاذ العربية لغة لكل الشؤون الإدارية والاقتصادية لتخلب المصادر الأعجمية التي عنها نأخذ الفنون الإدارية والاقتصادية ، ومنا أيضاً من لايعتقد أنه في إمكاننا أن تعلم كل العلوم الصحيحة باللسان العربي . وهذا وذاك من رواسب ما أشار إليه ابن خلدون من ولع المغلوب بالاقتداء بالغالب ، حتى في اقتباس لسانه ، اعتقادا منه أن لغته قاصرة عن الإبلاغ .

وهذه النظرة إلى العربية ناشئة عن الوضع الحالى لثقافتنا ، وكذلك عن جهل أكبر المثقفين العرب عما كان للعربية من باع في العلوم العقلية والرياضية والطبيعية ، حين كان العرب في طليعة الحركة الحضارية في العالم .

فلن خلب على ثقافتنا، منذ عصر الهضة، العناية بالأدب ، إضافة إلى علوم الدين ، فإن كتب العلوم القدعة تشهد بما بلغته لغتنا من مران في أداء دقائق المعانى في كل باب . وليس من السهل أن نرجع إليا الآن قدر ما كاملة على القيام بهذا الدور ، بعد الكبوة التي أصابت الحضارة العربية قرونا متوالية .

ولكن لامناص للمجتمعات العربية من بلوغ هذا الهدف ، وإلا بقيت فى درجة من القصور والتبعية مهينة .

فإن أردنا بلوغ هذا الهدف في أقرب الآجال ، فلابد من شرطين متلازمين : لابد من تكوين العلماء العرب القادرين ، لاعلى مجود الاحتذاء ، بل على البحث والابتكار ؛

ولابد ، في الآن نفسه ، من تلقيبهم اللغة الفصحي منذ نعومة أطفارهم ، حتى نربتي فيهم ملكتها ، فتقارب فيهم الطبع والسليقة وتكون لهم القدرة على استنباط الاصطلاحات الحديدة، واستشفاف ما ينبغي استشفاف من الأصول القدعة .

ولا تتوصل إلى تصيير الفصحى سليقة، حقا ، في الأجيال الناشئة ، إلا بتقريب الشقة بين اللسان المدون ولغة التخاطب ، في كل قطر من الأقطار العربية.

فيكيف نقرب اللغات المحلية من اللسان المدّون ؟

جوابنا اللى لا نتردد فيه هو أن نتخذ من لغة الكلام سلما إلى اللسان المدون ، لا ستعاله ، مما يتبغى من مرونة وتدرج .

ينبغى أن نلاحظ أن لغة الحضر فى تغلب مطرد على لغة البدو ، فى أكثر البلدان العربية .

ثم إن لغة الأمصار ، هذه ، تختلف ، من قطر إلى قطر ، اختلافا كبراً ، أحيانا ، كما لاحظ ذلك ابن خلدون :

ولكن الذي يسترعى اهتامنا اليوم هو أن وسائل الاتصال العصرية بين الشعوب قد ساهمت في التعريف بالكثير من اللغات المحلية .

ولا بد من الإشارة إلى المكانة الى أصبحت تحتلها لغة القاهرة ، من بين سائر لغات الأمصار العربية

وهنا أود التوقف لحظة عند هذه الظاهرة لتحليل أسبامها .

فلا شك أن لمصر ، منذ قيام الهضة العربية والإسلامية ، مترلة خاصة ، تعززت عاكان للقاهرة ، في الثقافة والفنون ، من دور مرموق ، مماجعل القاهرة كعبة القصاد، سواء للرحلة السياحية في ظريق الحج ، أو للرحلة الدراسية في طلب الغلم ، أو للرحلة السياسية ، بالنسبة إلى عدد من رجال الكفاح التحرري أو النضال السياسي ، ولا أستبعد أن يكون كل ذلك قد أوقع في اللغة المثلى في الأذهان أن لغة القاهرة هي اللغة المثلى في الأذهان أن لغة القاهرة هي اللغة المثلى في الموا تقليدها :

م إن الوسائل السمعية البصرية الحديدة الكلمت دور مصر وإشعاع لغة القاهرة وذلك ابتداء من الأسطوانة التي نشرت الأغنية المصرية ، ثم تلبا السيا ، فالإذاعة فالتلفزة ، فأصبحت كل الآذان ، في مستوى الحاهر على مستوى الخاهر على السواء ، تتلق مختلف و الإيلاغات ، الشقافية والفنية والسياسية ، عن طويق لغة القاهرة .

ثم إن الدور السياسي الذي اضطلعت به مصر منذ عشرين سنة ، وما استتبع من توافد الطلبة من كل الأصقاع ، للدراسة بالحامعات المصرية ، ثم وجود مركز الحامعة العربية ، وانعقاد أغلب الندوات والموتمرات المصرية مركز الدائرة العربية ، وعزز الدائرة العربية ، وعزز الدائرة العربية ، وعزز المائمة القاهرية، حتى أصبحت، بصورة أولا شعورية — لغة الاتصال بين مختلف الوفود العربية ، إذا هي اجتمعت فخشي بعضهم أن لا يتفهم عنه اجيدا ، إن هو استعمل لفته المحلية .

ولملتى يقال : إن هذه الأسباب كلها ما كانت لتكنى لإحلال لغة القاهرة هذه المنزلة ، لولا جال متأصل فيها ، ولطف في النغم ، وظرف في تأليف الكلمات وتركيب الحمل، وميل واضح إلى تحريك الساكن والتزام ما لا يلزم من الغم أو الكسر ، يكسب اللسان المصرى راحة في التقس لا نظير لها في سائر الألسن العربية . ومما يلاحظ في لغة القاهرة تأثرها المتزايد باللسان المدون .

وهي ظاهرة لا تخلو منها بقية لغات الأمصار العربية ، ويمكن إرجاعها إلى مستويين :

مستوى الألفاظ : فعدد متزايد من الفاط النصيحى تنتقل إلى اللغات الحلية ، وتعاصة مها مفردات الحضارة،وذات المعانى الحردة .

نم مستوى الصيغ الصرفية والتراكيب النحوية ، وجملة من الأنماط والهياكل ، للتعبير عن صيغ في التفكير جديدة ، وإن كان هذا أوضح في لغة الطبقات المتعلمة .

ومما يلاحظ في هذا الصدد أن المثقفين كثيراً ما يعدلون عن الصبيغ المألوقة في اللغة العامية ، إلى صبيغ مقتبسة من اللغة الفصحى ، وأحيانا من اللغات الأجنبية ، ومنهم تنتشر هذة القوالب في الأوساط المحاورة .

وهذة الملاحظة تجرنا إلى توسيع النظرة إلى بقية العوامل التي يمكن أن نركز عليها العتاية ، في تهذيب النغات الشعبية ، وتقريب الشقة بينها وبين اللسان المدون ... رغم ما قد بخشى عليها من تناقص مصادر المطلاوه والتلقائية فيها .

فالتعليم الدور الأساسى ، ف تهذيب العامية . ويقدر ما تنتشر المدارس الابتدائية والثانوية تنسع رقعة اللسان المدون، وتتقارب الصلة بيته وبين اللغة المحلية ، وبالتالى بين عطف اللغات الحلية فيا بينها ، في العالم العربي .

ثم إن تأثير الصحافة والإذاعة والتلفزة في تقريب الفصحي من كل فرد عربي . يعزز دور المدرسة ، في كل الأوساط الاجتماعية . وهذا معروف لا يحتاج إلى زيادة شرح .

ولكنى أود" أن أوكد عاملا آخر ، لعله لم يحظ بما هو بهجدير من الاهتمام : فالاجتماعات العمومية ، سواء في نطاق النقابات ، أو الأحزاب ، أو غيرها من المنظات ذات الصبغة الشعبية ، كثيراً ما تلاحظ أنها تساهم فى إبراز لغة جديدة ، شعبية من حيث أنها مفهومة لدى الحاص والعام ولكنها قد تناولها العمل والتهذيب ، ودخلتها مفردات وصيغ وقوالب ، فأكسها ذلك مرانا وقدرة على الأداء ، دون أن يضمف من حيومًا التي مها نفاذها إلى النفوس . وهي لغة عربية سقط منها الإعراب ، ولكنها في أغلب أحوالها ، لا تعتريها العجمة التي يتعلر معها الفهم لن ليس من مصرها . وأئن كان تهذيب اللغات المحلية وسيلة هامة من وسائل تقرّب الشُّقة بين اللغة العامية واللسان المدون ، فإن لكيفية استعال اللسان المدون تأثيراً في انتشاره ، وسهولة استعاله .

فالذي استقيناه من تجاربنا ، سواء داخل الهياكل التعليمية ، أو في نطاق أجهزة التقافة والإعلام ، أو أثناء الاجهاعات العامة ، هو أنه بمكن تكبيف القصحي على مستوين :

فصحى للكتابة ، وهو مايسميه ابن خلدون اللسان المدون ،

وفصحى للتخاطب ، وهى كيفية خاصة لاستعال اللسان المدون تنفى عنه ماقد يبدو متكلفا ، أو غريبا ، فى أغلب أحوال الحياة الخاصة والمواقف الاجتاعية .

ووجود مستویات عتلفة فی استمال اللسان
المدون لیس بأمر جدید ولاهو بدعة ،
وانما هو واقع مألوف ، فی عصرنا هذا
علی أقل تقدیر فن الواضح ، مثلا ،
أن و الفصحی و تختلف الیوم باختلاف
الأجیال : فللشیوخ لغة ، وللشبان لغة
ولاشك أن الزیتونی والأزهری والقروی
یستعملون لغة هی من نواح متعددة ،
متمیزة عن لغة خریجی الحامعات العصریة .

ثم إن المتأمل فيما ينشر بالبلادالعربية من كتب ومجلات وصحف ، يلاحظ في استعال الفصحي ، بمختلف الأقطار ، فروقا جزئية ، ولكنها واضحة ، تكنى أحياناً لمعرفة القطر الذي ينتسب إليه المطبوع ، اعباداً على استعال مفردات معينة ، أو تراكيب وقوالب ، لا تعهد في غيره .

وبمكن أن تحدد ملامح لسان التخاطب هذا ، المنبثق من الفصحى ، فى مستوى المفردات ، ومن حيث الإعراب والإلقاء .

أما من حيث الألفاظ ، فالذي لاحظناه في لغه أهل تونس – وقد أشار إلى مثله زميلنا الكبير الأستاذ عبد الله كنون بالنسبة إلى لغة الحديث في المغرب الأقصى – أن جانبا كبيرا من ألفاظ اللغة العامية هو من اللسان المدون ؛ لا أن المثقفين في من اللسان المدون ؛ لا أن المثقفين في

جزوف منزايد عن كل لفظ مألوف عن كل لفظ مألوف في العامية ، إماللجهل بمصدره ، أو من باب الاستهجان لكل مايمت إلى العامية بسبب

ونعتقد أن ذلك مما يزيد في انغلاق القصحي عن سواد الشعب فينبغي ، على العكس من ذلك ، تحير الألفاظ العربية المستعملة في اللغات العامية ، واجتناب ماسواها عند الإمكان . مع مراءاه قواعد الذوق والبلاغة .

م إنه بحسن ، في لسان التخاطب ، أن النخجم عن الألفاظ الأعجمية التي فرضها الحضارة الحديدة ؛ وهو عين ماسلكه أسلافنا في القرون الأولى ،عند اختلاطهم بالأعامم ليأخذوا عنهم أصول العلوم القديمة وأنواع المرافق الحضارية

وبقدر مائرى عدم الإحجام عن اقتباس المفردات الأجتبية الضرورية ، فإنا نعتتمد أنه من واجبناأن نكيتمها وننحما تحتا بجعل اللسان العربى يتقبلها عن طواعية .

والأمثلة على ذلك كثيرة ، وليس هذا موصع الحوض فيها . ولكن ليتضح و بساط الحال و ، \_ كما يقول ابن خلدون \_ نشير ، في الحالة الأولى ، إلى حرص بعض أنصار الأصالة على استعال عبارة والإذاعة إلمرثية و ، مثلا ، بيما جمهور الناس في البلاد العربية يستعملون اللفظ الأجنى ، ونشير في الحالة الثانية إلى إدخال كلمه تليفزيون في الحالة الثانية إلى إدخال كلمه تليفزيون بوزنها الأجنى دون تغيير . مع استثقال اللسان العربي لكلمة في مثل هذا الطول . وقد شاع في تونس استعال لفظ والتلفزة والذي

يبدو أرشق وأقرب إلى طبيعه اللسان العربي. وفي خصوص الاقتباس من اللغات الأجنبية العتقد أنه بقدر ما يتأكد اقتباس كلمات الحضارة ذات المدلول المادى ، فإنه حسن في أغلب الأحرال ترجمة المفردات الدالة على معان مجردة ومن أمثلة ذلك ماشاع في المشرق من استعال كلمة وكوادر والتي تعنى فئة المسرين في الصنائع أو الإدارة ، بيا كان من الأفضل الخاذ كلمة: إطار وج الطارات للدلالة على نفس المعنى .

ثم إنه لامناص أحيانا من استعال كلمات من اللغة العامية ، وإن كانت نسبها إلى الفصحى غيرواضحة . ونحن نفضل ذلك عندالاقتضاء ، عنى الركون الى ألفاظ غريبة يصعب اعتيادها وتداولها .

أما ثانية ملامح الفصحى المبسطة ، فعدم البزام حركات الإعراب ، تخفيفا والنطق واستبعاداً لكلمايؤكد مغايرة اللسان المدون للغة الكلام ، في أذهان الحمهور ، وكذلك تسهيلا على أغلب الناس أن يستعملوها دون خوف من اللحن ، قد يؤول إلى الحصر والكبت .

أما الميزة الثالثة التي ينبغي أن تتوفر في الفصحي الدارجة، فتخص الإلقاء وكيفية الأداء. فإنه يتعين فيها الحرص على لهجة الكلام المعتاد ، في بساطة نطقه ، وحيوية تراكيبه ، مع التمسك باللوق الصحيح والطبع السلم الله ين مجعلها صناحب المقدمة من شروط البلاغة والبيان .

وثرى استعال معصمى التخاطب في مواطن اجهاعية معينة ، في مقدمتها معاهد التعليم فلقد لاحظنا أن لغة المعلم في الابتدائي بل في الثانوي – وحتى في العالى أحيانا – لاتبعد عن العامية بكثير ، خاصة إذا كانت المادة متصاة بالعلوم الرياضية أر الطبيعية للذلك نمتقد أنه ، كلما تعذر على المعلم استعال اللسان المدون فإنه ينبغي أن يجتهد في استعال اللسان المدون فإنه ينبغي أن يجتهد في استعال المسان المدون الدارجة "حتى ترسخ في نفوس الناشئة ملكه اللسان القصيح ، على مر الأعوام .

ثم إن من أهم المواطن التي يجب نها استخدام فصحى الدخاطب ، برامج الإذاعة والتلفزة ، التي كثيراً ماتتارجح بين عامية مطبقة وفصحى مغلقة ، مما قد يفقدها مسحة الحيوية أو لطف العبارة .

ولقد نلاحظ ، مثلا ، أن نشرات الأنباء تلقى فى تزمت التلاوة ، مع ماتستوجيه من أحوال فى التركيب وهيئة فى النطق بينا كان من الممكن إلقاؤها فى مثل لهجة الكلام ، دون كلفة .

وقد يكون إحكام هذا اللسان ، على النحو الذي فصلنا ، من العسر عثابة السهل

الممتنع، لأنه يتطلب ممن يرومونه أن يكونوا قد عكفوا على ممارسته حتى استولوا على على غايته (١٦ ، التوصل إلى نمام الإبلاغ والإبانة . ولكنه شرط الإرجاع الحيوية إلى اللسان المدون .

أما الموطن الثالث الذي بحسن فيه احتذاء خصائص القصحي المسطة فهو المسرح لما لهذا الفن من تأثير في مختلف الأوساط الاجتماعية.

ورغم أن رجال المسرح اتفقوا ، فى ناوة دمشق (۱۲) على توصية تتعلق بتفضيل استعال الفصحى فى الحوار المسرحى ، فإن القضية بالنسبة إلى الكثير من رجال المسرح تدعو إلى مزيد التأمل فيا قد بنجم فى نظرهم عن هذا الاختيار من عواقب .

فأنصار العامية في الحوار المسرحي على شيء من الحق ، حين يقولون: إن شوون الثقافة والفن لا يكون لها من قيمة حتى تتأصل في بيئة معينة ، وإنها لا تبلغ القم المائية إلا بالانغاس في التربة المحلية .

وهذا رأى مصيب ، بشرط تلاق ما يعوق الإنتاج الثقاق من الإشعاع ،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٠٥٧.

 <sup>(</sup>۲) أنفقات الثاوة في تطاق مهرجان المسرح من ١٢ إلى ١٤عايو ١٩٧٧ ، يتعشق وكان عنوانها وومشاكل التص المسرسي في البلدان العربية ۽ .

بسبب ورود الحوار المسرحى بلغة محلية ، لا يفهمها إلاقلة من العرب .

لذلك عكن الاتجاه ، في لغة المسرح ، الى خصائص ولسان التخاطب. كما بيناها آنفا ، وذلك بتخير الألفاظ بحسب فصاحبها وعليبها ، معا ، وبتكييف للتراكيب والصيغ ، بجعل اللغة المحلية أبعد ما تكون عن الانفلاق ، مع احتفاظها بالطلاوة والحركية ، واجتناب المفردات بالطلاوة والحركية ، واجتناب المفردات ولر مما اختلف معانبها باختلاف الأمصار ...

ونعتقد أن ذلك ممكن في الإنتاج المسرحي؛ إذ من مقتضيات المسرح أن يكون ، في نفس الوقت ، مطابقا للواقع ، ونتيجة جهد فني لا يصعر المسرح رائقا بدونه .

ويقدر ما يحسن ذلك ويتأكد في الحوار السرحي ، فهو متعدر ، إلى حد ما ، في الحوار السيائي ؛ ذلك أن السيا فن الصق بالواقع اليومي ، في ابتداله وصنوف أحواله ، والمسرح بينه وبين الواقع فجوة ، أمي فرصة لتدخل الحهد الفيي . والمفروض أن السيا تقتطع مناظرها من صميم الواقع بينا مخضع المسرح لحملة من الاصطلاحات

الفنية تجعله ينجرد عن الواقع بمض الشيء ليتسنى له النفاذ إلى لب الحياة .

## \* \* \*

تلك هي ، في اعتقادنا ، الطويق المؤدية إلى إحلال لغتنا الفصحي المكانة التي تضمن لها قوة الحيوية والإشعاع .

فلا بد ، في آجال قصرة ، في نطاق العالم العربي ، من الارتقاء باللسان المدون إلى أداء جميع العلوم والتقتيات العصرية ولا ينبغي أن يكون في ذلك ضبر على مستوى العلم ، ولا انغلاق في المحال الثقاني . ممن المفيدتعميم الفصحى المبسطة عن طريق ماأسميناه بـ "لسان التخاطب"، حتى لا تكون الفصحى لغة طبقة ، في المعتمم العربى ، ولو طبقة المثقفين؛ إذ من أهدافنا جمعيا ، تجاوز الفروق الطبقية ، وتقريب الشقة بين الفثات الاجماعية ، وذلك ليس فقط بالعدالة الاقتصادية ، بل ، أيضا ، بالمساواة في التخاطب بلغة مشتركة ، لا هي عامية سوقية ، ولا هي معزولة الأصول محدودة الفروع ، بلغة أصيلة حيثة ، تجمع بين كافة الشعوب العربية وتربط الحاضر بجذوره العريقة .

الشاذلي القليبي عضو الجمع

## شواهد: على حسّة الشعرا بيالي للدكتور ناصالدين لأست

كنت أجمع مادةبحثى عن ومصادر الشعر الجاهل

وقنيمتهاالثاريستية وعثرتءلىأبيأت للفرزدق وأبيات أخرى لسراقة بن مِرْداسالبارقيّ الأصغر ، ذكرافيها نفر أمن شعراء الجاهلية بنَّمَهَاتُهُم أَو أَلْقَامِم أَو كُنَاهُم ، واقتبسا كلمات نما ورد في شعر بعضهم قد تبلغ شطرة كاملة ، وأشارا إشارات سريعة إلى أوصاف بعضهم أو إلى حوادث شُهِروا بِها . فأثبتُ أبياتِ الشاعرين في بحثى، وكم أتوقف حينشا. عندها طويلا ولم أتنبُّه لِماً قيها من إشارات تدعو إلى تتبع مثل هذهالأبيات وجمعها لتكون دليلاً آخر ، قائماً بذاته، من أ دلة صحة الشعر الجاهل . واكتفيت بذكرها

آنذاك ذكراً عابراً في معرض الحديث عن علم الشعراء الأمويين بـأيام العرب وأخيارهم وشعرهم .

وعرضت لى بعد حين أبيات لشعراء آخرين من المخضرمين والإسلاميين فيها من الإشارات ما في أبياتالفرزدق وسُراقة ، فنبَّهتني إلى ما لم أتنبَّه إليه من قبل . ورأيت أن أفرد لهاهذا البحث الموجز ، لأَنها من أهمَّ الأَدلُّة التي تُسْقِط حجَّة من زعم وجود فجوة بين الشاعر الجاهلي وعصر التدوين العلمي للشعر الجاهلي، في النصف الأخير من القرن الثاني الهجرى شماستبحر هذا التدوين فالقرنين الثالث والرابع .

<sup>(</sup>٠) قدم هذا البحث إلى مؤتمر مجمع المنة العربية في الدورة الرابعة والأربعين ، المتعقد في القاهرة في شهر ربيع الآخر سنة ١٣٩٨ ه 🛥 مارس (آذار) سنة ١٣٩٨ م 👡

فمن ذلك قول عمرو بن أحمر الباهليّ وهو شاعر جاهلي إسلامي، (١) من قصيدة طويلة مطلعها :

قد بكَرت عاذلتي بُكْرة تزعم أنَّى بالصَّبا مُشتَهِر

نال '''

ق إرْثِ ما كان بَنَــاهُ حُجُــرُ بَنَّتُ عليــه المُلْكُ أطنابِها

كأش رَنَوْناةً وطِـرْفُ طِوِـرُ

يلها مند فاوق أتماطها وقرتنَى تعدو إلياء وهِرُّ

حــــــى أتشـــه فيــــان طـــافح لانتَّـــي الزَّجْـــرَ ولاتنزجرُ

لما رأى يومًا ، له هَبْ وهُ ،

مُسرًا عبوسا شرُّه مُقْمَطِر

أدّى إلى هند تخيّاتهما

وقسال :هذا من وَداعِي دُيُسرُ

وعمرو بن أحمر في هذا الشعر، يشير إلى أبيات متعددة لامرى القيس في هولاء النسوة منها قوله:

﴿ لِيَــالَ بِلَـٰاتِ الطَّلْحِ عَنْدُ مُحجَّرٍ أُحبُّ إلينا من ليــال على أَقُرُ أُغَادِى الصَّبوحِ عَنْدُ هِرُّ وَفَرْتَنَى وليدًا ؛ وهل أَفْنَى شبابىغيرُهِرَّ

إذا ذقتُ فاها قلتُ :طعمُ مُدامة مُعتَّقَةٍ مما يجيءُ به التُجُرُ

ومنها قوله :

دار لهند والسرَّبابِ وفَرْتَنَى ولُمِيس قَبْــلَ حوادثِ الأَيَّام

ومنها قوله ؛

وفيمن أقسام من الحي هِرُ أَمَّ الشَّطَّرُ الْمُطَّرُ أَمَّ الظَّاعِنسِونَ مِا فَى الشُّطُّرُ وهِسَّ تَصِيدُ قسلوب الرجال وأَفْلَتَ منها ابنُ عمرو حُجُرُ

<sup>(</sup>۱) ذكر المرزبانى فى معجم الشعراء أنه و توفى على ههد عبان رضى الله عنه بعد أن بلغ سنا عاليه و و دكن الدكتور حسين عطوان جامع ديوانه ومحققه رجع أنه احد به أنسر إلى أيام عبد الملك بن مروان وتوفى فى نحو سنة خمى وسيمين أو يعيدها .

<sup>(</sup>٢) دينوانه : ٢٠ - ٧٠ ، من مطبوعات مجمع اللغة العربية بدمشق .

رمَتْنَى بسهم أصاب الفؤاد غداة الرَّحيل فسلم أنتصِرُ

وقال الربيع بن ضَبُع الفَزَادِئ (۱) ، وهو جاهل أدرك الإسلام وعُمَّر (۱) : ها أنسذا آمُلُ الخسلودَ وقد أدرك عقلى وولسدى حُجُرا أباامرى ألفيس ، هل سمعت به ؟

هیهات هیهات طال ذا عُمُرا

وقال أبو النجم العجلي يصف قينة (٢٠): تَغَنَّى ، فإنَّ اليوم يومٌ من الصَّبا ،

ببعض الذي غَنَّى امرؤ القبس أوعَمْروَ فظلَّلت تُغَنَّى بالغَبِيط وميْسلِه وترفع صوتًا في أواخسره كَشرُ

ويشير أبو النجم بذلك إلى بيت امرى القيس في معلقته :

تُقول ، وقد مال الغَبِيط بنا مِعًا ، عَفَرْتَ بعيرى يا امرأ القيس فانوٍل ِ

وقال عبد الرحمن بن الحكم يعاتب أخاه مُرْوان بن الحكم :

تقسول المره عمرو فى القوافي للعيش حين خالف كل عسدل : لِقَيْسِ حَين خالف كل عسدل : و عليهرك مِن خَليلك من مُسرَادٍ أريسد حِيساءه ويُرِيدُ قَتْل ،

وعمرو هو عمرو بن معد يكرب الصّحابيّ، وقيسٌ هو ابن أُخته قيس بن المكشوح المُرادِئ، وكانا في الجاهلية يتلاحيان ويتناقضان، ومن أَجل هسذا ذكرته هنا . وكان عمرو بن معديكرب قد قال لقيس:

ئَمْنَّسَانَی لِیَکْفُسَانَی قُییْنُسُ ودِدْتُ وأَینا مِنَّی وِدادی أُریْسَدُ حِبَسَاءهُ ویُریدُ قَتْلی

علييرَك مِنْ خليلكَ مِنْ مُسرادِ

<sup>(</sup>١) ذكره الآمنى في الموتلف والمنطف ولم يبورد له شعراء . ﴿ ﴿ ﴾ المصرون : ٦ – ٧ .

 <sup>(</sup>٣) الشعر والشعراء : ٥٦، طبع دار الثقافة ببيروت ١٩٦٤ . وذكر المرزياق في معجم الشعراء أن أيا النجم
 يق إلى أيام هشام بن عبد الملك .

<sup>( ؛ )</sup> البكرى ، التغييه على أوهام أبي على في أماليه : ٢٣ – ٢٤ .

وقال الوليد بن يزيد (١):

فوجلى بسلمي فوق وجد مُرَقَشِ بأماء، إذْ لا تستفيق عسواذلُهُ

لَعَنْرِى لَمَوْتُ لا عُقوبَةَ بعده لِلِى البَثِّ أَشْفَى من هوَّدَ لابُزايِلُهُ

يشير الوليد إلى المرقش الأكبر وهو عمرو بن سعد من بنى قيس بن ثعلبة من بكر بن وائل، وهو من متيني العرب فى الجاهلية وعُشَّاقهم، هام بابنة عمَّه أساه بدت عوف، وله فيها شعر كثير (٢)

وقال الصَّلَتان العبُّدِى ۚ فَى الحُّكُم بِينِ الفرزدق وجَرِير (٢٠) :

أنا الصَّلَمَانُ الَّذِي قد عَلِيثُمُّ مَى ما يُحكِّمُ فهو بالحقِّصادعُ

أنتنى تميم حين هابت قُضائها وإنَّى لِبَالغَصلِ المبيَّن قاطع كما أَنفَسادَ الأَصثَى قضيةً عامر وما لِتَميم في قضائي رواجعً

ولم يَرْجِع الأعشى قضية جعفر وليس لحكي آخر الدهرراجع ويشير الصّلتان بده الأبيات إلى المنافرة التي كانت في الجاهلية بين عامر بن العلّفيل ابن مالك بن جعفر بن كلاب ، وعلقمة ابن عُلَاثة بن عوف بن الأحوص بن جعفر ابن كلاب ، وإلى قصيدة الأعشى في الحكم بينهما وتفضيله عامر بن الطفيل على علقمة بن علاقة ، ومن قول الأعشى في هذه القصيدة ":

عَلْقَهُ ، لا نست إلى عامــر الناقضِ الأوتـــار والواتــر

واللابس الخيل بخيل إذا ثــار عُبــارُ الكَبَّةِ الثالـــرِ مُـــة مَـــد عُبـــارُ الكَبَّةِ الثالـــرِ

سُدْتَ بنی الأَحوصِ لم تَعْدُهمْ وعــامــرٌ ساد بنی عــامــر

ماد وألفَى فسومَـه سادةً وكابـرًا سادوك عن كابـر إنَّ الذى فيسه نمارَيْتُمَا

بُيِّنَ للمسامع والنساظمر

<sup>(</sup>١) عِللة الدرب ، عِلله ؛ ، ص ٣٣٨ ، نقلا عن غطوطة، من اسه عمرو من الشعراء ، لاين الجراح .

<sup>(</sup>٢) الأغالى ؛ والمغضليات .

<sup>(</sup>٣) القمر والقعراء د ٢٠٨ - ٢٠٩ .

 <sup>(</sup>٤) ديوانه ، تصيدة ١٨ ، نشر مكتبة الآداب بالجاميز ,

حكَّمْتُمُّـونَى وَقَفَى بِينكمُ أَبِلَجُ مِثْـلُ القمـرِ الباهـرِ أُوَوَّل الحُكْمَ عـلى وجهـه

ليس قفسائي بالهوى الجائرِ قد قلتُ قسولًا فقضى بينكم واعترف المنفور للنسافسرِ

وقال ذو الرَّمَّة بمدح بنى حَنِيفة '' : مُمُ قرنُوا بالبَكْرِ عَمْرًا وأَنزلوا بأسيافهم يوم العَرُوضِ ابنَ ظالم

قال شارح الديوان أبو نصر أحمد بن حاتم الباهل صاحب الأصمعي و يعني . عمرو بن كُلثوم ، كانوا أسروه فقرنوه بالبكر ، وذكر أبو القرج (٢) أن يزيد ابن حرو من بني حنيفة انتهى إلى عمرو ابن كلثوم فطعته ،فصوعه عن فرسه وأسره وشده في القيد ، وقال له : أما إني سأقرنك

إلى ناقتى هذه فأظرُدكما جميعًا، فاجتمع على يزيد قومُه فنهَوْه ، ولم يكن يريه ذلك به :

وعمرو بن كلنوم صاحب القصيدة الملقة و ألا هُبَّى بصحنكِ فاصبَحِينا ، الني شاعت، وفاخر بها بنو جُشَم من تغلب قوم عمرو ، فقال في ذلك الشاعر الإسلامي الموج التُقلَي ، واسمه قيس بن زِمَّان .

أَلْهَى بنى جُنَم عن كُلُّ مَكُرُّمَةٍ قصيسدةً قالها عمرو بن كُلْنوم يُفاخرون بها مُسَدُّ كان أُولُهُمْ يُفاخرون بها مُسَدُّ كان أُولُهُمْ يا لَلرَّجسال ِ لَفَخْرِ غير مَسْوُوم يا لَلرَّجسال ِ لَفَخْرِ غير مَسْوُوم

وهو ابن أخت القُطائي (٢) :

ونصل فى نهاية هذا البحث الموجز إلى بيات الفرزدق وسُراقَةَ البارقى الله أشرنا ليها فى مطلعه ،

<sup>(</sup>١) ديوانه : ٧٧٢ ، مطبوعات مجمع اللغة العربية بلصفق سنة ١٩٧٣ .

۲) الأغان (دار تلكتب) ۱۱: ۵۰-۰۰.

 <sup>(</sup>۳) معجم الشعراء ( الحلبي ۱۹۹۰ ) : ۴۵۴ ، والمؤتلف والمختلف ( الحلبي ۱۹۹۱ ) : ۲۸۹ ، وقعيدة الموج في ديوان عمرو بن كلثوم ( تحقيق كرنكو ، طبعة المطبعة الكائوليكية ببيروت ۱۹۲۲ ) ص : ۲۰ – ۲۱ . والموج من بني مالك بن بكر بن حبيب ، وجشم أشو مالك .

ولقد ورثمتُ لِآل أوس منطقًا كالسمُّ خالط جانبيه الحنظلُ '' والحارثُ أخو الجِماسِ ورِثتُهُ صَدْعًا كماصَدعَالصَّفاةَ المِعُول '''

وقبل أن ننتقل إلى أبيات سراقة ، نضيف إلى ما أوردناه من شعر الفرزدق شعرًا آخر له ؛ هو قوله يمدح قَطَن بن مُدْرِكة الكلاني (٩)

سأجزيك معروف الذى نلتنى به

بِكَفَيْك، فاسمع شعر من قدتنخلا
قصائد لم يقدر زهير ولا ابنه
عليها، ولا منحولوه المُخَبَّلا
ولم يستطع نسج امرىء القيس مثلها
وأغيت مراقيها لبيسدًا وجَسرولا

قال الفرزدق ''' : وهَب القصائد لِي النوابِئُ إِذْ مَذَ بُوا

وأبو يزيدَ وذوالقُرُوح ِ وجَرُّولُ (٢٠) والفحلُ علقمةُ الذي كانت له

حُلَلُ الملوكِ ، كلامُهُ لا يُنْحَلُ وأَخو بنى قيسِ وهُنَّ قتلْنَهُ ومُهلَّمِلُ الشعراء ذاك الأَوَّلُ (٢) والأَعْشَيان كلاهما ومُرقَّشُ وأخو قُضَاعة قوله يُتمثَّلُ (٤)

وأخو بنى أسد عبيدً إذْ مضى وأبو دُوادٍ قولُسه يُتَنَحَّلُ وابنسا أبى سُلْمَى زَهْيسرٌ وابنُسه وابنُ الفُرَيْعَةِ حين جَدَّ المِقْوَلُ''' والجَعْفسرىُ وكان ذَيْشِرُ فَا قَبسله لى من قصائدة الكتابُ المُجْمَلُ'''

۲۰۱– ۲۰۰ : التقائض : ۲۰۰ – ۲۰۱ ، التقائض : ۲۰۰ – ۲۰۱

 <sup>(</sup>۲) النوابغ : النابغة الذيبانى والجمعنى والغيبانى . وأبو يؤيد : الحبل السعدى . وذو القروح : امروا القيس
 وجرول : الحملينة .

<sup>(</sup>٣) أخو بني قيس : طرقة .

<sup>(</sup>٤) أخو قضاعة : أبو الطمحان القيني .

<sup>(</sup>ه) ابن الفريعة : حسان بن ثابت

<sup>(</sup>٦) الجعفرى: لبيد بن ربيعة . وبشر بن أبي خارّم الأسدى .

 <sup>(</sup>٧) أوس بن حجر .

 <sup>(</sup>٨) الحارق : هو النجائي الشاعر .

<sup>(</sup>٩) ديواله و ٧٠١ (شرح الصاوي) نشر مصطل عدد

<sup>(</sup>١٠) حولوه ; لقبوه ,

ونابغتَیْ قیس بن عَیْلَان، والذی أَرْاه المنایا بعضُ ما كان قَوَّلاً الله

ونضيف كذلك بيت جرير فى نقيضته لقصيدة الفرزدق الأولى ،وهو قوله : (٢) حسب الفرزدق أن تُسَبُّ مُجاشِعٌ

ويعًد شعر مُسرَقين ومُهلَهِل وقد ذكر الفرزدق في أبياته الأولى النين وعشرين شاعرًا ، منهم النا عشر شاعرًا جاهليًا كلهم مشهور له شعر معروف ، لم يدرك الإسلام منهم إلا الأعثى ميمون بن قيس ولم يسلم ، وذكر ثمانية شعراء أدركوا الإسلام وأسلموا ، ولكن شعرهم وشهرهم كان في الجاهلية . وأما الشاعران الباقيان فإملاميان .

وكان الفرزدق يسمى بعض هولاء الشعراء حينًا، ويكتنى حينًا آخر بذكر كنيتهم أو لقبهم، وربما أضاف أوصافًا فيها نقد أو تاريخ ، كقوله عن علقمة: إنه كانت له حلل الملوك ولا يتحل كلامه.

وعن طَرَفه: إن شعره قَتله، وعن مهلهل : إنه مهلهل الشعراء وإنه الأوّل ، قبل أولئك الشعراء،وعن أبى الطّمَحان القيني : إنه أخو قضاعة وإن كلامه يُتَمَثّل به . وكقوله إن بشر بن أبى خازم كان قبل لبيد .

أما أبيات سُرَاقة البارق الأصغرفهي (" ولقد أصبتُ من القريضِ طريقةً أغيتُ مصادرُها قرينَ مهلهسلِ "" بعد امرئ القيس المُنوَّه باسمه أيام بهذى بالدَّخُول فَحوْمــل

وأبو دُوادٍ كان شاعر أمَّــة أفلَّت نجـومُهمُ ولمَّـا يسأفــل وأبو ذُوْيبِ قــد أذلُّ صعــابَهُ

( لا يَنْصِبنَّكَ ) رابضٌ لَم يُلْلَلِ وأرادها حسَّان يسوم تعرِّضت بَردَى يُصفَّقُ بالسرحيق السلسلِ ثم ابنُه من بعده فتمنَّعتْ

سه من بعده صمست وإخالُ أَنَّ قرينَـه لم يَخْذُلِ

<sup>(</sup>١) يقصد طرفة اللي قتل بسبب شعره .

<sup>(</sup>٢) ديوانه : ١٤٤ ( شرح الصاوى ) الطيعة الأولى ، نشر مصطفى عمد .

<sup>(</sup>٢) ديوانه – تحقيق حسين تصادِ – ط . لجنة التأليف والترجمة والقفر سنة ١٩٤٧ ، ص ٢٠ – ٢١

<sup>( ۽ )</sup> قرين الشاھر : شيطانه .

وبنو أبي سُلْمَى يقصر سَعْيُهمْ عنّا كما قَصُرت فِراعا جَـرُول وأبو بصب ِ ثَمَّ لم يُبْعِس بِا إذْ حلَّ من وادى القريضِ بِمخفِل واذكُر لبيدًا في الفحول وحاتماً سيلومُك الشعراء إنْ لم تفعل

رَمُعَقِّرًا فَاذَكُرُ وَإِنْ أَلْـوَى بِهِ رَبْبُ المنُـونِ وطائـرُ بِالأَخيلِ وأُميَّـةَ البحرَ الذي في شعسره

وامیسة البحر الذی فی شعسره حِكُم كُوخی فی الزَّبُور مُفصَّــ رِ والینمسری علی تقسادُم عهسیه

مَّنْ قَضِيْتُ له قضَّناء الفيعـــــلِ واقلِفْ أَبا الطَّمَحان وسُطَ خُوانِهم

وابنُ الطُّرامةِ شاعر لَم يُجُهَّسَلِ (''
لا والسدى حجَّت قريشٌ بيتَسه
لمو ششتُ إذ حدَّثتكم لم آتَلِيرِ ما نال بحرِى منهمُ من شاعر

مَّنَّ سمعت به ولا مستعجلًا "

وفي شعر سُراقة ستة عشر شاعرًا، ذكر الفرزدقُ منهم أحد عشر ، ولاأعرف

من منهما قال قصيدته قبل صاحبه ، وإنْ كان الأرجح أن سراقة توقى قبل الفرزدق بنحو ثلاثين سنة ، وذكر سراقة شاعرين جاهليين لم يذكرهما الفرزدق ، وهما حاتم وأمية ، وشاعرين مخضرمين هما أبو ذُويب ومُعقر .

وزاد سراقة فاقتبس من شعر بعض هؤلاءالشعراء،فذكرعجزبيتحسان،بردى يصفق بالرحيق السلسل ، ، وذكر جزءًا ن مطلع معلقة امرىء القيس حين أشار الدخول فحومل .

وبعد،

فما نعرف أحدًا شك في جمهرة الشعر الذي أوردناه ولا طعن في صحة نسبته الى عصره ولا إلى شاعره. فما ذكرناه من معر عمرو بن أحمر الباهلي وأبي النجم العجلي ، وعبد الرحمن بن الحكم ، والوليد ابن يزيد ، والصلتان العبدي ، وذي الرمة ، والموج التغلي ، والفرزدق ، وجرير وسراقة البارق ، كل ذلك نجا مما تعرض

<sup>(</sup>١) ابن الطرامة : المنذر بن حسان الكلبي (معجم الشعراء : ٢٧٠)

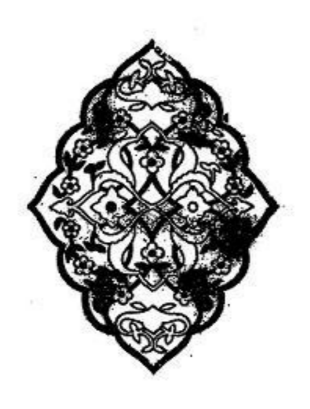
<sup>﴿</sup> ٢ ﴾ مستعجل : كذا في ديوانه المطبرع ، و لا أعلم لها وجهة ، وقه وقف عندها محقق الديوان .

له الشعر الجاهلي من المغالاة في الشكّ فيه، قصار وثيقة تاريخية يعتمد عليها ، ويستشهد مها .

وليس من الكلام الذي يلتي على عواهنه أن يبدأ الفرزدق ذكر هؤلاء الشعراء بقوله: إنهم و وهبوا القصائد له إذ مضوا، وأن يقول في البيت الثامن إنه و ورث منطقهم ، فهذه إشارات محكمة نضته إلى غيرها مما أوردناه من شعر صدر الإسلام والشعر الأموى ، لتصبح كلها واضح الدلالة على أن التراث الشعرى الجاهل ظل موصول الحلقات يتناقله الخلف عن السلف، والجيل بعد الجيل نعند المعصر

الجاهلي ، بل منذ الشاعر الجاهلي نفسه ، دون انقطاع حتى عصر التدوين العلمي في النصف الأخير من القرن الثاني الهجرى حين أخذه الرواة العلماء مشافهة وتدوينا من أفواه الرواة ، ومن شعر الشعراء ، ومن كتب القبائل والنسب ، فكان دائما مصونا محفوظا ، ذخيرة لهذه الأسة بربط حاضرها بماضيها ، ويضمن لها وحدتها يأ في حاضرها ، ويضمن لها وحدتها الثقافية ، واتصالها التاريخي ، وقيمها الفكرية وخصائصها الذاتية .

**ناص الدين الأسد** عضو المجمع



## ببزالت امتة والفصريحي

حيسنها

نبحث تطور اللغة العربية ، نجد الشكوى من غزو اللهجة العامية قد برز

فى نصف القرن الأول للهجرة ، على وجه التقويب ، وهذا يعنى أن هذا الغزو قد دأ بعد ما امتزجت الأمة العربية بالفرس والروم واليونان وغيرهم من الأمم الأجنبية متزاجاً قوياً تمثل فى مصاهرة العرب هذه الأمم ، فاتخلوا مهم الزوجات والحوارى فأنجن لهم البنات والأولاد . ونحن نعلم أن للأمهات تأثيراً كبراً على بنائهن وأولادهن وأزواجهن يفضل الربية والمعاشرة مما جعل اللكنة الأعجمية تشيع بن الناس حتى الشعراء والأمراء مهم .

فهذا هبيد الله بن زياد ، وهو الذي أصبح أمراً على خواسان ثم الكوفة والبصرة عرف في كلامه فينطق عا يعاب عليه لأن أمه فارسية اسمها مرجانة . . فن ذلك قولة : د افتحوا سيوفكم ، يريد سلوا سيوفكم ، عريد سلوا محيث قال :

ويوم فتحت سيفك من بعيد

أضعت وكل أمرك للضياع

ولو لم يتأكد هذا الشاعر بأن استعال عبيد الله بن زياد لهذه اللهظة ، مما يؤخذ عليه مها الاستعال ، ولكنه زياد الأعجم مشهورة يتندر باعليه أهل زمانه بالرغم من أن مؤرخى الأدب يقولون عنه بأنه شاعر جزل اللهظ فصيح الشعر ولكنه مع ذلك لم يستطع أن يتخلص من لكنته الأعجمية لأنه ولد ونشأ بأصفهان ثم انتقل إلى خراسان فلم يزل بها حتى مات ، وهو صاحب المرثية المشهورة التى نظمها بعد موت المغيرة بن المهلب والتي جاء فها :

كرم المطي وكل طرف سابح

فقال له بزيد بن المهلب بعد ١٠ أنشده هذه القصيدة : أفعقرت أنت عنده ؟ قال وكنت على بنت الحار ٤ يريد ٥ الحار ٤ . ودعا زياد غلامه فأرسله في حاجة ، فأبطأ ، فلها جاءه قال : منذ لدن دأوتك إلى أن قلت : يريد: منذ لدن دعوتك إلى أن قلت لى: لبيك ، ماكنت تسنأ ؟ . يريد: ماكنت تصنع ؟ ومن الواضح أن هذه ماكنت تصنع ؟ ومن الواضح أن هذه ألفاظ في غاية اللكنة والقيح .

 <sup>(</sup>a) قدم طلا البحث إلى مؤتمر عمع الله الدربية في الدورة الرابعة والأربعين المتعقد في القاهرة في شهر وبيع الأعوسة ١٣٩٨ هـ مارس (٢ ذار) سنة ١٩٧٨ م) .

وأنت حين تنظر في شعر زياد تجدر من المتمكنين في نظم الشعر . ويقال إذ عبدالملك بن مروان كان شبه اللحن بالحدري في الوجه الحميل والشق في الثوب النفيس . ريقال إن الحجاج كان يقرأ : و إنا مر المحرمون منتقمون ، وقد روى في باب اللحن روايات فيها كثير من الطرافة . . اللحن روايات فيها كثير من الطرافة . . فن ذلك أن الحجاج سأل نخاسا : أتبيع الدواب المعيية من جند السلطان ؟ . اللواب المعيية من جند السلطان ؟ . فأجابه : شريكاننا في هوازها وشريكاننا في مدايها ، وكما تجيء تكون .

ولم يفهم الحجاج مايقول ، فقال له : ويلك ماتعنى ؟ . فقال بعض من قد كاد اعتاد ساع الحطأ وكلام العلوج بالعربية حى صار يفهم مثل ذلك . . يقول . فشركاؤنابالأهواز وبالمدائن يبعثون إلينا بهذ الدواب ، فنحن نبيعها على وجوهها هـ ومن ذلك قول بعض الشعراء بهجو أ.

أول ماأسمع منها في السحر

تذكيرها الأثنى وتأنيث الذكر

ولو أردنا أن تتبع تحريف المفردات العربية عند بعض الذين تأثروا بعجمة أمهاتهم أو بتربيتهم ونشأتهم بين الأعاجم لطال بنا المقام.

وكل ماأردنا أن تخلص إليه ، هنا . هو أن هذا التحطيم لبعض المفردات العربيا وهذا اللحن في النطق من بعض الناس أفزع نفوس بعض علماء اللغة ورواتها كالأصمعي وأبي عمرو بن العلاء ، وابن الأعرابي وغيرهم من العلماء إلى حد دفعهم إلى الخروج إلى البادية ، والبقاء فما مد. طويلة ليسجلوا ماينطق به أولئك الذين محيون بعيداً عن مخالطة الأعاجم حتى حتى جمعوا من ذلك مفردات لاتحصى : . ثم أخلوا يستمدون منها معاجم كانت فى مبدأ الأمرتعني بأسهاء الإبلوالخيل والظباء والسيوف والرماح د د وما إلى ذلك من أساء الأشياء والأماكن ﴿ ﴿ مَن أودية ومياه وأشجار وأعشاب : ه ثم نطورت إلى معاجم اللغة مما لايحتمل هذا المقام تفصيله ، كُللك دفع اللحن إلى وضع علم النحوعلى يد أبي الأسود الدؤلى، على أن بعض العلماء يذهب إلى أن علم النحو ليس عربياً محضا . . لكني أعتقد أنه عربى خالص لأن ماتبى من من الشعر الحاهلي بجرى على قواعد مثقنه من علم النحو . . وقل مثل ذلك في علم العروض . . لأننا نجد ماتبتي من الشعر الحاهلي بجرى كله على أوزان وقواعد لايكاد يشذ عنها إلا في حالات نادرة .

ولانسى أننا قد فقدنا آثاراً كثيرة من تراثنا العربى . وقد يكون فيا فقدناه تفسير لكثير من الأمور اللغوية والتاريخية إلى مختلف فيها العلماء ، مما مخلق كثيراً من الحيرة لدى كثير من الباحثين :

ومهما يكن من أمر ، فإن اللغة العربية لفصحي قد اجتازت كثيراً من الأزمات وخرجت منها كأقوى مايكون . . فانفتحت على ماجاءها من سيل هائل ، مما ترجم مناليونانية والفارسية والهنديةوفى تلكاللغات علوم كثيرة كالهندسةوالطب والفلك والحساب والفلسفة . . وما إلى ذلك من العلوم النظرية والنطبيقية ، وقد فصل ذلك مورخو الأدب تفصيلا لا مزيد عليه . : فكانت اللغة العربية في نمو مستمر يوم أن كانت الأمة العربية تصنع الحضارة وتخفق فوق رأسها رايات النصر في كل نواحي الحياة ، فلما توقفت عن المشاركة في صنع الحضارة وخيم علمها ظلام الانحطاط عدة قرون ، ضعفْت لغتها كما تضاءل تفكير ها لأن اللغة ، كما لايخني ، وعاء للنشاط الفكرى والحضارى للأمة . وبقيت الأمة العربية على هذا الحال المؤسف حتى جاء مطلع هذا القرن وشاء الله لها أن تستيقظ . . وجدت نفسها أمام حضارة أجنبية اثبهر منها بعض العرب إلى درجة جعلتهم يعتقدون أن اللغة العربية غير قادرة على تقبل مامجدفي حياتنا العصرية :: وقد أدرك الأجنبي هذا الانهزام في بعض

النفوس فأخذ يعززه محجج صدقها بعض اناس . . لكن الخلصين الواعين تنهوا إلى بطلانها وأنها ليست إلا سهاما سدد إلى قلب هذه الأمة ، فإذا ماآمنت الأمة بضعف لغنها . فانه يصبح من اليسير لى أعدائها تدميرها لأن وجود الأمة كمن بالإممان بلغتها ، وإذا بنا نرى من دعو إلى اصطناع اللهجة العامية بكل سراحة أو وقاحة ، على الأصح ، محجة أن هناك اختلافا واسعاً بنن لغة الحديث رلغة الكتابة ، مما يخلق صعوبة شديدة في نعليم الناشئة في المرحلة الابتدائية رالمتوسطة : قالطلاب يعانون عذاباً شديداً في دراستهم الثانوية لأنهم يتعلمون باللغة القصحي : وإذا كان هذا حال .نطلاب في المرحلة الثانوية ، فكيف يكون حال الطلاب في المرحلة الابتدائية والمتوسطة ?

ويعزى سبب ذلك إلى تعقيد الحروف الهجائية العربية . فكم يكون الأمر سهلا لوأتيح للطالب أن يكتب بلغة ، إن لم تكن مي لغة الحديث الشائعة ، فهي على كل حال ليست العربية الكلاسيكية القديمة . دلا من أن يجبر على الكتابة بلغة هي من لغرابة مثل غرابة اللغة اللاتينية بالنسبة إلى الإيطاليين ، أو مثل غرابة اللغة اليونانية القديمة بالنسبة إلى اليونانية .

هذا بعض ما قاله أحد المتغرضين وعلى رأسهم ( ولهلم سبيتا ) في كتابه و قواعد العربية العامية في مصر ٥ . وقد أدرك هذا الحادع أن في دعونة هذاخطراً حقيقياً على أقوى رابطة تربط بين العرب والمسلمين ونعني بها الدين الإسلامي ، مما يثير عليه ثائرة الأمة ، فاحتا ط لذلك قائلا : ووحتي ما يدعى بالوحدة بين الشعوب الإسلامية لا يمكن أن يقلقها تبني لغة الحديث العامية إذ أن لغة الصلاة والطقوس الدينية الأخرى ستظل كما هي في كل مكان ٤ :

ومن الواضح أننا لوسلكنا هذا النهج في تنفيذ هذه الدعوة المسمومة لباعدتا بيتنا وبين لغتنا الحقيقة وتراثنا العظيم ، بحيث بجعلنا غبر قادرين على تذوق ما فى لغتنا ، وتفهم ما في تراثنا من نظريات عميقة و طلاوة وقوة وتعبير عن القيم والعواطف الإنسانية . فلولا محافظتنا على لغتنا العربية الفصحى وتقديرنا لتراثنا القديم لحدث انفصال تام عن أسلافنا من العلماء والشعراء والأدباء والمفكرين ... فنصبح أمة ناشئة بدون تراث ولا تاريخ .. فإن الفرد منا حين يعرف أن تاريخ أمته يضم علماء أمثال الحسن بن الهيثم وجابر بن حيان والكندى وثابت بن قرة والبيرونى وغيرهم من العلماء ، وحين يعرف أني أن تراث أمته بحتوى على شعراء أمثال أبي

الطيب المتنبى وابن الرومى وأبى العلاء المعرى وأبى تمام وأمثالهم من الشعراء العظام . . ومحتوى على علماء فى التاريخ أمثال الطبرى وابن الأثير والبلافرى وابن خلدون وكثير من أمثالهم يزداد ارتباطه ويقوى انتماؤه إلى هذه الأمة .

ومما لا محتاج إلى توضيح أن معرف الأسهاء لا تكفى الفرد ، وإنما محتاج إلى أن يطلع على آثار أولئك العلماء والشعراء ويتفهم آثارهم لتكون ثرونه العقلية والفكرية المتسدة من تلك الآثار ه

وليس من شك أن من يبعد عن اللغة العربية الفصحى ، كما يتمنى أعداء هذه الأمة فإنه لا يستطيع أن يغذى عقله من تلك الآثار العظيمة ، ثما بجعل عقله فارغا يتقبل ما يغرس فيه من فكر أجنبي .. وبذلك يتفصل عن أمته كل الانفصال : : وهذا أقصى ما يسعى إليه المستعمرون :

الملك ، نجد المهندس الإنجليزى (ولم ولكوكس) ينفث سمومه قائلا : إن أهم عالق بمنع المصريين من الاختراع هو أنهم يولفون ويكتبون باللغة العربية القصحى وأنهم لو ألفوا وكتبوا بالعامية الأعان ذلك على إنجاد ملكة الابتكار وتنميها ...

وليس من شك أن هذا الماكر المتغرض لا يقصد المصريين في هذا القول ، وإنما

بقصد جميع العرب ... ولكنه خاطب المصريين لانة يدوك بأن مصر لو استجابت الى دعوته فإن أضرارها ستم جميع الأمة العربية ، لما لمصر من مكانة عظيمة وتأثير قوى بين العرب والمسلمين . ولقد أراد هذا المهندس الإنجليزى أن يثبت أن اللهجة العامية قادرة على أن تكون ذات مستوى رفيع ، قضى يترجم بعض قطع من روايات شكسبر ، ولكنه أخفق فى من روايات شكسبر ، ولكنه أخفق فى ما أراد إثباته من أن اللهجة العامية عكما ان تستوعب ما ينقل إلها من الأدب الرصين . ان تستوعب ما ينقل إلها من الأدب الرصين . ان المهجة العامية بعض نجاءت القطع التى ترجمها مشوعة ركيكة أبعات من الإنجيل إلى اللهجة العامية (٢) . ولايت من الإنجيل إلى اللهجة العامية (٢) :

وليس سبيتا ووليم وولكوكس هما لأجنبيان الوحيدان اللذان كشفا قناع عداومهما للغة هذة الأمة وتراشها وديبها، وإنما كانا من أقوى الدعاة إلى المكر والتضليل.

ومن الغريب ، حقا ، أن هذة الدعوة الماكرة قد فتحت بابا واسعا دخل فيه ضعفاء الإبمان بتراث هذه الأمة ولغنها أيدوها محجج واهية ... هي تلك الحجج التي استند إليها سبيتا وولكوكس والقاضي مور وغيرهم من دعاة الأجنبي المستعمر ، كما دخله أقوياء الإبمان بتراث هذه الأمة ولغنها دخله أقوياء الإبمان بتراث هذه الأمة ولغنها

ودينها فنتبهوا الناس إلى مافى هذه الدعوة · المضللة من أضرار كبيرة .

والحق أن مؤلفة كتاب تاريخ الدعوة إلى النمامية وآثارها في مصر قد ألمت سهذه القضية الحطيرة، كلالإلمام ، وفه لمها تفصيلا لامزيد عليه، مماجعل كتامها هذا مرجعالايستغني عنه في هذه القضية . فالواقف على هذا الكتاب مجد أن هذة القضية قد تفرّغت منها عدة فروع كثيرة :: لعل في يعضها خير اللغة الفصحي .. من ذلك ، مثلا ماحدث من نشاط في تأليف كتب النحو ، حاول فيه أولئك الموَّلْفُونَ تَيْسُرُ هَذَا العَلْمُ وَتَقْرِيْبُهُ إِلَىٰالْنَاسُ ، وكما كتب من محوث في كثير من العلوم والفنون وسائر جوانب الأدب ابتعد فم أولئك الكتّاب والمؤلفون عن التعقيد بحيث أصبحت آثارهم ميسورة يقرأها ساثر الناس فيفهمونها كل الفهم ... وبذلك تنمه عقولهم وتتسع آفاق تفكيرهم .. ويقال مثل هذا فى بعض كتبّاب القصة الذين جربوا آن يكتبوا باللهجة العامية فرأوا أن هذه اللهجة لاتطاوعهم كما تطاوعهم الفصحي في التعبير الفي عما في نفوسهم فأعلنوا رجوعهم عن هذه الثجربة كما حدث للمرحوم محمود تيمور (۳) 🖫

من هذا كله يتضح أن ليس كل من كتب باللهجة العامية خصما للهجة القصحي،

<sup>(</sup>١) تاريخ الدعوة إلى العامية وآثارها مصر ، للذكتورة نفوسة ( ص ٥٥ – ٥٦ ) .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابسة ، ص ٥٨ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، ص ( ٤٠٤) .

فإن هناك أناسا دخلوا هذه التجربة لاعتقادهم أن طريقها فى تثقيف الجاهير أقصر من طريق القصحى عنه وما زال بعض كتاب القصة يسلكون هذا هذا اللهج مستندين إلى هذا الرآى ه

وفي اعتقادي أنهم غير مصيبين ، فيا ذهبوا إليه ، لأنه لا يجوز إشادة ركن على حساب تحطيم ركن آخر به: فله افترضنا أن طريق العامية أقرب إلى نفوس الحاهير من طريق اللغة الفصحي فإن علينا أن لانفهج هذا الطريق لعدة أسباب.. أولها : أن لكل قطر عدة لهجات :. في أي لهجة أن لكتب الكاتب .. بالإضافة إلى أن اللهجات العامية تتغير بصورة مستمرة .. فكلا انتشر التعليم اقترب الناس من اللهجة الفصحي، انتشر التعليم اقترب الناس من اللهجة الفصحي، فإنه يكتب لقطر من الأقطار إن لم نقل لمنطقة من المناطق ، مما بعمل آثاره لا تصلح إلا للذة يسيرة ولقطر معين ... ثم لا تلبث هذه الآثار أن توول إلى الاندثار ...

وما نظن كاتبا يقبل أن يكون عمر آثاره قصيرا . . فكل كاتب يسعى أن تبقى آثاره أطول مدة ممكنة يرجع إليها الناس ، ثم إن هناك أمرا أهم من كل ماذكرناه وهو : أن اصطناع اللهجة العامية يعارض الوحدة العربية : : وهم أمل يسعى إلى تحقيقه كل مخلص قذ

الأمة : ذلك أن اصطناع اللهجة العامر بعمق التجزئة ويقوى الدعوة الإقليمية: وفنحن نعلم جميعا أن اللهجة الفصحى مفهومة لدى كل عربى من المحيط إلى الحليج :: وأنت إذا وقفت على أى أثر باللهجة الفصحى أدبيا كان أو غير أدبى ، فإنك لا تسطيع أن تعرف ما إذا كان كاتب ذلك الأثر سوريا أو عراقيا أو خليجيا أو مغربيا ، لأن الفصحى أو خليجيا أو مغربيا ، لأن الفصحى لمجة واحدة لا يوجد في من يكتب فيها أى تمايز أو اختلاف إلا في حالة فيها أى تمايز أو اختلاف إلا في حالة في الدرة لا تكاد تذكر ::

ثم إن هناك تجربة قامت بها مؤسسة الإنتاج البرامجي المشترك لدول الجليج العربي، وتتلخص هذه التجربة في أنها أعدت برامج تلفزيونية للأطفال باللهجة القصحي وأرسلوا بعضها إلى تونس ومصر وسوريا والعراق والحليج ليعرفوا مدى تقبل أطفال هذه الأقطار العربية وفهمهم للهجة القصحي.. فجاءت التتاثج مبشرة سارة بحسب ما يقوله المشرفون على هذه المؤسسة : فقد بلغت حوالى ثمانين في المائة ، بما يؤكد المقبولة في جميع البلاد العربية :

فالخبر كل الحبر أن تعود الحاهبر على اللهجة الصحيحة ، محتملين كل ما يقف المامنا من عقبات، فإن في ذلك تعزيز

لأهم ركن يستند إليه وجودنا ونعنى به لغتنا ، لغة القرآن :

ومن الموَّلُم ، حقا ، أن نجد بعض المدرسين يصطنعون اللهجة العامية المحلية أ تعليمهم الطلاب ، معا يجعل الطالب ضعيفا أشد الضعف إذا أرد أن يعبر باللهجة الفصحي :: وأمل هذا الهج يفسر أسباب ضعف الطلاب في قواعد اللغة العربية : أما ما يقال عن وجوب العناية بـ« الأدب الشعبي د فولكلور) والمحافظة عليه .. ذلك الأدب الذي يرتكز على اللهجات العامية ، لأنه مصدر هام لكل باحث في علم الاجتماع والناريخ بمعناه الواسع :: فإن الحواب على ذلك هو أن هناك فرقا كبيرا بين العناية بالأدب الشعبى والمحافظة عليه وبين تنميته وتغذيته .. فالمحافظة علىذلك الأدب تعنى تسجيله فى كتب تخصص لللك كون مرجعا للباحثين،على أن يكون تسجيل هذا الأدب مقصورا على الشعر الذي صدر قبل نصف قرن من الزمن أو أقل بقليل، لأن الأمة العربية بدأت صحوتها في ثلك المدة أو قبلها بقليل .

و المقصود من دراسة هذه الناحية من الأدب هو معرفة ماعليه حالة الأقطار العربية من الناحية الاجتماعية قبل أن تنفتح على الحضارة العصرية .. ولكن الذي يجرى في معظم البلاد العربية إن لم أقل في جميعها هوأننا ننمتي الأدب الشعبي ونتعني به بما يقرب من عنايتنا بأدبنا الذي يرتكز على اللهجة الفصحي .. فالمطابع مازالت تنشر الدواوين التي ينظمهاالشعراء بمختلف اللهجات العامية ، والصحف تعلق علها وتنوه بها مثلها تنو والصحف تعلق علها وتنوه بها مثلها تنو بالشعر الذي يعتمد ناظموه على اللهجة الفصحي ، والمحف تعلق علها وتنوه ما مثلها تنو بالشعر الذي يعتمد على الشعر بالشعر الذي يعتمد ناظموه على اللهجة الفصحي ، الشعر الذي يعتمد على الشعر بالشعر الذي يعتمد ناظموه على اللهجة الفصحي ..

ومن الواضح أن للموسيق قدرة عجيبة على ترسيخ ما يغتى به فى التفوس .. ولست أبعد عن الصواب إذا دعوت إلى دراسة هذه القضية الهامة دراسة دقيقة من قبل لحنة تخصص لهذا الغرض ، لكى تتوصّل إلى قرار مدروس فيه تعزيز للغة القصحى .. فإن فى ذلك أجل عدمة لهذه الأمة العظيمة .

ع**بد الرزاق البصير** عضو المجمع المراسل من الكويت

## رقم الإيداع بدار الكتب ١٩٧٩/٢٠٢



رئيس مجلس الإدارة محسن محمود بهجت